LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 1 gennaio — Maria Madre di Dio

FIGLI, NON CLONI

(Lc 2, 16-21)

In quel tempo, [i pastori] andarono, senza indugio, e trovarono Maria e Giuseppe e il bambino,
adagiato nella mangiatoia. E dopo averlo visto, riferirono cio che del bambino era stato detto loro.

Tutti quelli che udivano si stupirono delle cose dette loro dai pastori. Maria, da parte sua, custodiva
tutte queste cose, meditandole nel suo cuore.

| pastori se ne tornarono, glorificando e lodando Dio per tutto quello che avevano udito e visto,
com’era stato detto loro.

Quando furono compiuti gli otto giorni prescritti per la circoncisione, gli fu messo nome Gesu, come
era stato chiamato dall’angelo prima che fosse concepito nel grembo.

“Gli fu messo nome Gesu”. Nominare il proprio figlio € un gesto denso di profondita, forse uno dei
piu decisivi tra quelli che riguardano le nostre origini. Il fatto che venga assegnato addirittura da un
“angelo” non e una favoletta da squalificare come un raccontino da quattro soldi, ma I’immagine
suggestiva in grado di esprimere cio che davvero succede attorno alla scelta del nome di un figlio: sei
tu che lo decidi, ma e anche un atto che ti sfugge, perché é piu grande di te, ti sovrasta. Dare un nome
significa riconoscere e attestare per sempre che I’altro, anche se portato nove mesi nel nascondimento
del grembo, € diverso da te: non é un clone, né un tuo semplice prolungamento.

E questo segreto delle origini & riconoscibile nel quotidiano della vita. Se non siamo chiamati per
nome non c¢’é una relazione coinvolgente, ospitale, ma un insieme di rapporti di circostanza, a cui a
lungo andare manca un ingrediente fondamentale. Se non ci si chiama per nome, ben presto si ha la
sensazione di essere una parte di un ingranaggio, un pezzo anonimo in mezzo a tanti anonimi tutti
uguali, tutti conformati ad un medesimo standard.

Il nome, invece, anche qualora ce lo dimenticassimo, ci consegna un contorno, un volto preciso, una
sfumatura singolare. Porta con sé una promessa, quella di potersi assumere la propria vita in modo
responsabile, creativo, senza che qualcuno la possa vivere al posto nostro.

Piu ci si chiama per nome, dungue, e piu si impara a vivere tra diversi, armonizzando le differenze.
E’ un lavoro molto faticoso, per il quale c’é bisogno della profondita meditativa di una donna come
Maria, della fiducia silenziosa di un uomo come Giuseppe, dell’intraprendenza dei pastori, che nella
loro saggezza concreta e immediata si lasciano stupire, cambiare, coinvolgere dagli avvenimenti in
corso.

Ci e dato un nome, come segno indelebile di dignita e di liberta donata. Eppure di questo nome ce ne
dobbiamo riappropriare da capo ogni giorno, evitando di cedere alla facile tentazione di sentirci solo
dei cloni, trattando gli altri come prolungamenti di noi stessi. E’ necessario, invece, tornare di
continuo a riconoscerci figli amati, nominati perché benedetti fin dalle origini, e proprio per questo
in grado di accogliere I’altro nella sua insuperabile diversita.

Puo essere un buon esercizio umano per questo nuovo anno, reso possibile dal Figlio di Dio che non
solo nasce, ma viene chiamato per nome, affinché nel suo Spirito ciascuno possa cercare e trovare
con liberta il proprio nome. Come segreto di una pace ancora possibile.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 8 gennaio — Battesimo di Gesu (anno A)

LA PALESTRA DEL QUOTIDIANO

(Mt 3, 13-17)

In quel tempo, Gesu dalla Galilea venne al Giordano da Giovanni, per farsi battezzare da lui.
Giovanni pero voleva impedirglielo, dicendo: «Sono io che ho bisogno di essere battezzato da te, e
tu vieni da me?». Ma Gesu gli rispose: «Lascia fare per ora, perché conviene che adempiamo ogni
giustizia». Allora egli lo lascio fare.

Appena battezzato, Gesu usci dall’acqua: ed ecco, si aprirono per lui i cieli ed egli vide lo Spirito di
Dio discendere come una colomba e venire sopra di lui. Ed ecco una voce dal cielo che diceva: «Questi
e il Figlio mio, 'amato: in lui ho posto il mio compiacimento».

Una vignetta di Charlie Brown, incrociata per caso sul web, rappresenta Lucy intenta ad innaffiare
un vaso di fiori, con la scritta che dice: “Non raccogli cid che hai seminato, ma cio che hai curato
giorno per giorno!”.

E’ vero! Si raccoglie soltanto cio che diviene oggetto di attenzione, di cura silenziosa, di custodia
discreta e attenta. La vita reale si costruisce cosi: non passando di magia in magia, né di evento in
evento, ma attraverso la faticosa palestra delle cose quotidiane, che senza fare rumore ci
costruiscono poco per volta, smussano gli angoli, forgiano occhi e cuore, educano alla fedelta e alla
pazienza, al coraggio dei tempi lunghi e alla gioia riconoscente di fronte a cid che cresce giorno per
giorno.

Non & molto di moda questo stile, neanche nella chiesa, presi come siamo dalla smania di
protagonismo, assai poco abituati a riconoscere il fremito leggero della foresta che cresce, piuttosto
che il rumore assordante di un albero che cade.

Gesu vive trent’anni a Nazaret prima di iniziare la sua vita pubblica, attraversa trent’anni nel
nascondimento della palestra quotidiana prima di ricevere il battesimo. Impiega trent’anni di
attivita umana per imparare a wudire in essa la “voce” benedicente del Padre.
Stile inconfondibile dell’incarnazione! Se perdi 'umano, perdi anche Dio; se non ti metti in fila al
Giordano come tutti, perdi anche Dio; se ritieni che la condivisione della storia e del mondo che ci
accomuna non ti sia degna, non ti si addica, non sia alla tua presunta altezza, perdi anche Dio, oltre
che la tua stessa umanita.

Che strano! Dimenticandoci di questi trent’anni di Gesu passati a immergersi nella creazione con
tutto sé stesso, abbiamo pensato di poter ridurre la religione a qualche generico, magico,
scenografico gesto sacro, molto rassicurante, ma che non ci cambia neppure di una virgola. Pud
essere ridotto a questo il Battesimo che abbiamo ricevuto? Puo essere ridotto a questo I'Eucaristia
che celebriamo insieme alla domenica?

Sulle orme di Gesu al Giordano, immergiamoci prima di tutto nella vita, cimentiamoci con la faticosa

palestra del quotidiano, mettiamoci saggezza e passione nel prenderci cura dell’esistenza umana e
del suo mondo. Solo cosi tutto il resto avra un senso, portera frutto, sara curato giorno per giorno,
diventando cassa di risonanza di una “voce” benedicente dall’alto, finalmente distinguibile tra le
pieghe del vissuto. In effetti, senza la terrosita del corpo e delle relazioni, degli affetti e della
manualita, essa rimarrebbe muta e irraggiungibile.

Nessun effetto speciale, dunque, € adatto allo stile cristiano dell’incarnazione, ma solo acqua per
immergersi, piedi per camminare, cuore per poter imparare ad amare, coraggio sufficiente per
potersi fidare. Questa & la palestra della fede come palestra del quotidiano. Il resto, lavorando cosi,
presto verra!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 15 gennaio — 2° del Tempo Ordinario (anno A)

C'E’ DELL’ALTRO ATTORNO A TE

(Gv 1, 29-34)

In quel tempo, Giovanni, vedendo Gesu venire verso di lui, disse: «Ecco I"agnello di Dio, colui che
toglie il peccato del mondo! Egli é colui del quale ho detto: “Dopo di me viene un uomo che é avanti
a me, perché era prima di me”. lo non lo conoscevo, ma sono venuto a battezzare nell’acqua, perché
egli fosse manifestato a Israele».

Giovanni testimonio dicendo: «Ho contemplato lo Spirito discendere come una colomba dal cielo e
rimanere su di lui. lo non lo conoscevo, ma proprio colui che mi ha inviato a battezzare nell’acqua mi
disse: “Colui sul quale vedrai discendere e rimanere lo Spirito, € lui che battezza nello Spirito Santo”.
E io ho visto e ho testimoniato che questi é il Figlio di Dio».

Un po’ di anni fa, una nota pubblicita di un gestore di telefonia mobile ripeteva in modo ossessivo
un unico slogan: “Tutto il mondo attorno a te!”.

Ma la nostra vita reale non funziona cosi; noi esistiamo, impariamo a diventare uomini, edifichiamo
la nostra identita, grazie al fatto che qualcuno diverso da noi ci viene incontro, permettendoci di
aprire cuore, testa e corpo ad un mondo che ci precede, che non siamo noi. Insomma, il legame
maturo con gli altri e con le cose non avviene alla maniera di una calamita che attira tutto a sé in
modo egoistico, ma assai meglio come riconoscimento di cid che non pud essere in alcun modo
appiattito sul mio semplice bisogno, ma solo incontrato nella sua differenza e nella sua irriducibile
novita.

Dunque, c’é sempre dell’altro attorno a te, che facendosi prossimo ti spiazza e ti stupisce, perché
resiste ad ogni tentativo di puro controllo o di manipolazione violenta.

“Vedendo Gesu venire verso di lui”: € cosi che Giovanni diventa testimone del Figlio di Dio,
lasciandolo venire come un evento nuovo, unico, impossibile da comprendere al di fuori di un
incontro onesto, concreto, libero, senza preconcetti.

Tutte le nostre relazioni stanno o cadono su questo punto: le perdi se vuoi tutto il mondo attorno a
te, se pretendi che tutto e tutti possano essere inclusi nel piccolo cerchio delle tue presunte e
intoccabili certezze, mentre le ritrovi in abbondanza, le moltiplichi senza riserve, le rinnovi in modo
inatteso se ti lasci cambiare davvero dall’unicita e dalla prossimita dell’altro, da un incontro in cui
sai percepire una vera e propria rivelazione.

Quanta violenza e disumanita possono nascere dalla mentalita espressa dal “tutto il mondo attorno
a te”; ma quanta fraternita e quanto spessore umano possono emergere dal riconoscimento che c’é
sempre dell’altro attorno a te e oltre te.

Lo Spirito che Giovanni “vede” scendere su Gesu ha il profumo della relazione, non della chiusura,
e principio inossidabile di cura per le differenze, e non certo forza bruta e sgraziata di appiattimento
e di omologazione.

“C’e dell’altro attorno a te”: dobbiamo ripetercelo tante volte e lavorarci su con pazienza, in noi e
tra di noi, perché e questo che salva e custodisce giorno per giorno la nostra umanita, aprendo spazi
imprevisti per il riconoscimento, nello Spirito, del Figlio di Dio in mezzo a noi.

Ill



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 22 gennaio — 3° del Tempo Ordinario (anno A)

| PIEDI E LE RETI

(Mt 4, 12-23)

Quando Gesu seppe che Giovanni era stato arrestato, si ritiro nella Galilea, lascio Nazaret e ando ad
abitare a Cafarnao, sulla riva del mare, nel territorio di Zabulon e di Neftali, perché si compisse cio che
era stato detto per mezzo del profeta Isaia:

«Terra di Zabulon e terra di Néftali, sulla via del mare, oltre il Giordano, Galilea delle genti!

Il popolo che abitava nelle tenebre vide una grande luce, per quelli che abitavano in regione e ombra di
morte una luce é sortax».

Da allora Gesu comincio a predicare e a dire: «Convertitevi, perché il regno dei cieli é vicino».

Mentre camminava lungo il mare di Galilea, vide due fratelli, Simone, chiamato Pietro, e Andrea suo
fratello, che gettavano le reti in mare; erano infatti pescatori. E disse loro: «Venite dietro a me, vi faro
pescatori di uomini». Ed essi subito lasciarono le reti e lo seguirono. Andando oltre, vide altri due fratelli,
Giacomo, figlio di Zebedéo, e Giovanni suo fratello, che nella barca, insieme a Zebedeo loro padre,
riparavano le loro reti, e li chiamo. Ed essi subito lasciarono la barca e il loro padre e lo sequirono.

Gesl percorreva tutta la Galilea, insegnando nelle loro sinagoghe, annunciando il vangelo del Regno e
guarendo ogni sorta di malattie e di infermita nel popolo.

In un contesto culturale in cui & molto pit facile chiudersi, cedere al sospetto, generare divisioni, bastano
due mosse geniali di apertura per narrare la nascita della chiesa dalla fede in Gesu: piedi che camminano
e reti gettate in mare.

| piedi: Gesu impara a diventare Figlio camminando, smarcandosi da Giovanni Battista, decidendo di
attraversare la Galilea, luogo di incrocio tra genti diverse e storie sconosciute. Solo uscendo
dall’apparente sicurezza della propria patria ci si educa a sentirsi a casa davvero, a diventare cittadini
del mondo, perché in questo modo nessuna cosa, o luogo o persona diventa un idolo che soffoca, ma
segno reale di una novita che libera. La chiesa, dunque, nasce e si forma camminando, perché la fede
non ha altra figura se non questa, perché Gesu stesso ha colto la presenza del Padre, il cui annuncio
chiede fiducia e cambiamento, attraverso il suo corpo che cammina, grazie alla polvere della strada
depositata sui suoi piedi.

Le reti: Gesu consegna il futuro dell’annuncio del Regno ad alcuni pescatori, abituati assai piu
all'imprevedibilita del mare, piuttosto che alla sicurezza della terraferma. Geniale! In questo modo egli
non fonda la sua comunita su pastori che si limitano a controllare i recinti, né su burocrati del sacro che
gestiscono tradizioni stanche e stantie, ma su testimoni fiduciosi, che non hanno paura di gettare la rete
al largo, che non hanno timore di salpare verso mete sconosciute, che non hanno remore quando si
tratta di aprire strade e di anticipare processi di liberazione.

Bella una chiesa cosi, felice di avere piedi che camminano, non zavorre che appesantiscono, riconoscente
di poter contare su guide che non restringono, che non si mettono al sicuro a scapito di altri, ma
allargano orizzonti e battono sentieri inesplorati.

Una comunita cosi, seppur piccola, parlerebbe molto di piu, diventerebbe giorno per giorno sale un po’
pil saporito e lievito un po’ pil raffinato, senza avere bisogno di effetti speciali, di eroi particolarmente
carismatici o di grandi numeri, né tanto meno di biechi difensori di recinti e di clan pil 0 meno religiosi.
Bastano i piedi e le reti e qualcuno ricomincerebbe a muoversi, evitando di lasciare alla cultura del male
e alla pesantezza del risentimento |'ultima parola, ma nell’aria e nell’acqua spostate da quei passi e dagli
scafi di quelle barche ritroverebbe la presenza discreta, eppure potente, del Signore Gesu che da la vita.
E’ cosi che la chiesa ogni volta rinasce dal suo Signore, magari in terre diverse, in luoghi inattesi. E se
anche tutto cio esigera che molte cose, ormai prive di futuro, inevitabilmente muoiano, la gioia per la
scioltezza dei piedi e delle reti sara capace di far superare ogni rancore, accendendo il desiderio di
seguire le orme del Figlio di Dio, che cammina sempre e ostinatamente in avanti.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 29 gennaio — 4° del Tempo Ordinario (anno A)

L’ARTE DI SAPER GIOIRE

(Mt 5, 1-12a)

In quel tempo, vedendo le folle, Gesu sali sul monte: si pose a sedere e si avvicinarono a lui i suoi discepoli. Si
mise a parlare e insegnava loro dicendo:

«Beati i poveri in spirito,

perché di essi é il regno dei cieli.

Beati quelli che sono nel pianto,

perché saranno consolati.

Beati i miti,

perché avranno in eredita la terra.

Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia,

perché saranno saziati.

Beati i misericordiosi,

perché troveranno misericordia.

Beati i puri di cuore,

perché vedranno Dio.

Beati gli operatori di pace,

perché saranno chiamati figli di Dio.

Beati i persequitati per la giustizia,

perché di essi é il regno dei cieli.

Beati voi quando vi insulteranno, vi perseqguiteranno e, mentendo, diranno ogni sorta di male contro di voi
per causa mia. Rallegratevi ed esultate, perché grande é la vostra ricompensa nei cieli».

Come tutte le esperienze umane, anche la gioia ha bisogno di essere curata: necessita di uno stile, di
un’educazione, di una saggezza. Si puo gioire al momento sbagliato, o in modo sgraziato, o anche retorico.
Oppure ci si puo dimenticare del tutto della gioia, lasciandosi mangiare dalle fatiche della vita. Saper tenere
la gioia all’altezza della nostra umanita & dunque una vera e propria arte, un lavoro quotidiano, un confronto
continuo con la realta e con gli altri attorno a noi.

La forma evangelica della gioia, che € la beatitudine, non promette una serenita a buon mercato, ma la
possibilita di maturare una fiducia e una consapevole speranza proprio dentro le situazioni piu complicate e
mortificanti. Come si puo gioire nell’ingiustizia, nella poverta, nell’afflizione, nella persecuzione, nella
mancanza di reciproca comprensione? Come gioire quando il desiderio e la ricerca operosa della pace e della
mitezza non sembrano dare alcun risultato? Solo a patto che a partire da Gesu ci si rimetta ogni volta in
cammino, evitando di lasciarsi sopraffare dal fallimento e non permettendo che il male, nelle sue forme piu
disparate, soffochi il buon desiderio di vita che attraversa il cuore di ogni uomo.

Le beatitudini sono un antidoto all'idolatria, che non ci fa piu vedere una via di uscita, o che ci fa mettere
troppo frettolosamente nelle mani di persone inaffidabili. Non lasciarti tentare dall’idea che di fronte alle
ingiustizie ci possa essere qualche mago che risolve tutti i problemi. Per quanto dipende da te, mettiti in
movimento, fai la tua parte, scava con fiducia fino a scovare nelle pieghe pil nascoste della vita anche solo
una piccola strada da cui ripartire. Non sara mai una gioia facile, a buon mercato, ma una serenita intrisa del
sudore faticoso della vita, una serenita che insegna a ringraziare anche solo quando si riesce a rimanere a
galla, una serenita che non scade mai nella retorica, ma che si trasforma in impegno laborioso in grado di
dissodare dal proprio cuore e da quello altrui una potenza di risurrezione e di riscatto.

Gesu puo pronunciare le beatitudini perché diventa lui stesso, nel suo stesso corpo dato per noi, il Maestro
di gioia all’altezza della nostra umanita. E una volta che quelle parole sono uscite dalla sua bocca, anche se
la vita continuera a metterci di continuo alla prova, il male non potra pilu avere I'ultima parola. Anche quando,
come un idolo violento, sembra occupare con invadenza tutta la scena.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 5 febbraio — 5° del Tempo Ordinario (anno A)

ELOGIO DELLA PERDITA

(Mt 5, 13-16)
In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli:

«Voi siete il sale della terra; ma se il sale perde il sapore, con che cosa lo si rendera salato? A
null’altro serve che ad essere gettato via e calpestato dalla gente.

Voi siete la luce del mondo,; non puo restare nascosta una citta che sta sopra un monte, né si
accende una lampada per metterla sotto il moggio, ma sul candelabro, e cosi fa luce a tutti quelli
che sono nella casa. Cosi risplenda la vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere
buone e rendano gloria al Padre vostro che é nei cieli».

Il sale non ha ragion d’essere se non si scioglie negli alimenti. Solo cosi puo dare gusto.

La luce, per quanto qualcuno possa tentare di soffocarla, non esiste se non per illuminare, per far
vedere, per espandersi nello spazio circostante.

Solo perdendo qualcosa di sé e possibile continuare a generare la vita. Solo uscendo
dall’autosufficienza e possibile ricevere e custodire la propria umanita, che diversamente a lungo
andare impoverisce, diventa sterile e alla fine cade nel risentimento e in forme pil 0 meno nascoste
di violenza.

Nell’ epoca del difensivismo ad oltranza, dell’invadenza mediatica, della visibilita rumorosa e
frettolosamente giudicante, & necessario riscoprire I'elogio evangelico della perdita: se vuoi essere
un uomo, non cedere all'idea che sciogliersi come il sale e dare sé stessi come la luce voglia dire
essere perdenti, cadere nell’'ingenuita o nel buonismo, o peggio ancora rimanere soli o senza frutti.
Non & vero! E una pericolosa e facilona suggestione, che non corrisponde alla realta!

Al contrario, la statura adulta della vita coincide con il gesto della silenziosa cura per I'altro, con la
generosa, serena, consapevole “perdita” delle proprie sicurezze pur di contribuire alla quotidiana
costruzione di una reale fraternita.

Certo, in ogni momento la vita ci mette alla prova proprio su questo punto: i risultati non si vedono,
chi fa opinione & chi grida di piu. Non sarebbe meglio, anche a fin di bene, diventare piu violenti,
alla maniera di un faro abbagliante? Molte volte, nella storia passata, i discepoli di Gesu sono caduti
in questa tentazione, trasformandosi in sale insipido e del tutto inutile. Teniamo fermo, invece, il
gustoso lavoro quotidiano — e spesso nascosto — di relazioni pienamente umane, sincere,
trasparenti. Custodiamo con la delicatezza della mano la luce discreta dell’ascolto dell’altro, del
gesto ospitale, in cui da sempre le Scritture riconoscono la presenza stessa di Dio, lottando con tutte
le forze affinché tutto questo non sia squalificato e mortificato dagli urlatori di turno.

La vera risorsa umana, per la quale ci vuole una bella dose di fede profonda, & la nobile capacita di
rielaborare di continuo il senso della perdita, perché non diventi facile oggetto di derisione o motivo
di debolezza, ma potenza di amore e di generazione da elogiare fino all’'ultimo respiro.
Non fa rumore, come il sale e la luce, ma proprio per questo & profezia irrinunciabile e liberante per
I'uomo di ogni tempo e di ogni luogo.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 12 febbraio — 6° del Tempo Ordinario (anno A)

RESPONSABILITA

(Mt 5, 17-37)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli:

«Non crediate che io sia venuto ad abolire la Legge o i Profeti; non sono venuto ad abolire, ma a dare
pieno compimento. In verita io vi dico: finché non siano passati il cielo e la terra, non passera un solo
iota o un solo trattino della Legge, senza che tutto sia avvenuto. Chi dunque trasgredira uno solo di
questi minimi precetti e insegnera agli altri a fare altrettanto, sara considerato minimo nel regno dei
cieli. Chi invece li osservera e li insegnera, sara considerato grande nel regno dei cieli.

lo vi dico infatti: se la vostra giustizia non superera quella degli scribi e dei farisei, non entrerete nel
regno dei cieli.

Avete inteso che fu detto agli antichi: “Non ucciderai; chi avra ucciso dovra essere sottoposto al
giudizio”. Ma io vi dico: chiunque si adira con il proprio fratello dovra essere sottoposto al giudizio.
Chi poi dice al fratello: “Stupido”, dovra essere sottoposto al sinedrio; e chi gli dice: “Pazzo”, sara
destinato al fuoco della Geénna.

Se dunque tu presenti la tua offerta all’altare e li ti ricordi che tuo fratello ha qualche cosa contro di
te, lascia li il tuo dono davanti all’altare, va’ prima a riconciliarti con il tuo fratello e poi torna a offrire
il tuo dono.

Mettiti presto d’accordo con il tuo avversario mentre sei in cammino con lui, perché I’avversario non
ti consegni al giudice e il giudice alla guardia, e tu venga gettato in prigione. In verita io ti dico: non
uscirai di la finché non avrai pagato fino all’ultimo spicciolo!

Avete inteso che fu detto: “Non commetterai adulterio”. Ma io vi dico: chiunque guarda una donna
per desiderarla, ha gia commesso adulterio con lei nel proprio cuore.

Se il tuo occhio destro ti € motivo di scandalo, cavalo e gettalo via da te: ti conviene infatti perdere
una delle tue membra, piuttosto che tutto il tuo corpo venga gettato nella Geénna. E se la tua mano
destra ti € motivo di scandalo, tagliala e gettala via da te: ti conviene infatti perdere una delle tue
membra, piuttosto che tutto il tuo corpo vada a finire nella Geénna.

Fu pure detto: “Chi ripudia la propria moglie, le dia I’atto del ripudio”. Ma io vi dico: chiunque ripudia
la propria moglie, eccetto il caso di unione illegittima, la espone all’adulterio, e chiunque sposa una
ripudiata, commette adulterio.

Avete anche inteso che fu detto agli antichi: “Non giurerai il falso, ma adempirai verso il Signore i
tuoi giuramenti”. Ma io vi dico: non giurate affatto, né per il cielo, perché é il trono di Dio, né per la
terra, perché é lo sgabello dei suoi piedi, né per Gerusalemme, perché é la citta del grande Re. Non
giurare neppure per la tua testa, perché non hai il potere di rendere bianco o nero un solo capello.

N4

Sia invece il vostro parlare: “si, si”, “no, no”; il di pit viene dal Maligno».

La legge accompagna la liberta, non la sostituisce. Non si mette al posto della coscienza, ma la
presuppone e la educa.

Se osservi rigorosamente i limiti di velocita quando sono indicati dai cartelli stradali, non sarai certo
multato, ma se esci di casa al mattino con I'atteggiamento di chi pensa di essere il padrone solitario
del mondo, anche se nessun cartello ti vietera di pensare cosi saresti passibile di multa cento volte
tanto, perché € quel modo di essere che prima o poi, da qualche parte, generera problemi, a te e
agli altri.

Gesu non abolisce la legge, ma rivela un segreto vitale: nessuna prescrizione, per quanto sia
adeguata, si puo sostituire alla responsabilita personale, al faticoso cammino della coscienza. In
effetti, a ben pensarci, I'aumento della giungla burocratica e direttamente proporzionale alla



progressiva dimenticanza dell’agire responsabile, ed & esperienza quotidiana che tutto questo non
ci rende piu liberi, né tantomeno snellisce le pratiche, ma tende a soffocarci e a complicare le carte.

Le regole, dunque, sono necessarie per vivere bene, e per imparare a vivere bene insieme, ma
sarebbe ingenuo ritenere che basterebbe appellarsi a qualcuna di esse perché tutto si risolva
all'improvviso, perché ogni cosa vada a posto in modo automatico. La vita umana, infatti, passa
sempre attraverso la formazione e I'impegno responsabile della coscienza: se c’é questo, allora la
legge ha senso, non spegne la liberta, ma la accende e la guida.

Se il tuo cuore si abitua ad essere trasparente, allora anche le parole che usciranno dalla tua bocca
saranno limpide, chiare, non ambigue. Se i gesti della tua mano, lo sguardo dei tuoi occhi, la
direzione dei tuoi piedi si assumeranno il compito di muoversi con giustizia e lealta, allora la legge
non sara piu un espediente per sollevarti dalla tua responsabilita, ma una strada preziosa per
custodirla, proteggerla ed esercitarla, fino alla fine.

E anche qualora in un tratto di strada pericoloso non ci fosse alcun cartello di pericolo o di limite di
velocita, starai attento lo stesso, rallenterai senza arrabbiarti, alla maniera di una normale e libera
abitudine.

Si chiama responsabilita, insostituibile e mai demandabile ad altri. Neppure alla miglior legge
possibile!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 19 febbraio — 7° del Tempo Ordinario (anno A)

LA GUANCIA E IL MANTELLO

(Mt 5, 38-48)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli:

«Avete inteso che fu detto: “Occhio per occhio e dente per dente”. Ma io vi dico di non opporvi al
malvagio; anzi, se uno ti da uno schiaffo sulla guancia destra, tu pdrgigli anche I'altra, e a chi vuole
portarti in tribunale e toglierti la tunica, tu lascia anche il mantello. E se uno ti costringera ad
accompagnarlo per un miglio, tu con lui fanne due. Da’ a chi ti chiede, e a chi desidera da te un
prestito non voltare le spalle.

Avete inteso che fu detto: “Amerai il tuo prossimo e odierai il tuo nemico”. Ma io vi dico: amate |
vostri nemici e pregate per quelli che vi perseguitano, affinché siate figli del Padre vostro che é nei
cieli; egli fa sorgere il suo sole sui cattivi e sui buoni, e fa piovere sui giusti e sugli ingiusti. Infatti, se
amate quelli che viamano, quale ricompensa ne avete? Non fanno cosi anche i pubblicani? E se date
il saluto soltanto ai vostri fratelli, che cosa fate di straordinario? Non fanno cosi anche i pagani? Voi,
dunque, siate perfetti come é perfetto il Padre vostro celeste».

Le relazioni e gli affetti sono il tesoro umano piu prezioso. Si affacciano alla vita come una promessa,
come motivo di stupore e di vita ritrovata. Eppure non vanno da sé: un legame puo essere perso,
puo fallire, oppure si pud presentare fin dall’inizio carico di problemi, litigioso, rovinato
dall'incomprensione.

La cura degli affetti, dunque, chiede saggezza, fiducioso allenamento, profonde risorse umane. Si
comprende perché & anche sempre necessario darsi delle norme che regolino i rapporti sociali, per
evitare la sopraffazione di qualcuno su altri, o per arginare le violenze che possono nascere dal
rancore e dal risentimento. Senza I'impegno a favore di legami buoni e di relazioni trasparenti,
un’intera societa perderebbe il suo terreno umano e cadrebbe facilmente nella barbarie.

Gesu riconduce I'esperienza dei nostri affetti, mai solo intimistica o privata, ma dotata di una valenza
sociale, alla sua bonta originaria, liberandoci dalla tentazione, sempre accovacciata alla porta, di
interrompere la giustizia dei legami umani di fronte alle divisioni e al loro potere mortificante. “Non
trasformarti in una persona fredda, distante, non lasciarti mangiare dal vortice perverso della
vendetta. Continua invece a ricercare con tutto te stesso la prossimita dell’altro, fin dove € possibile,
anche quando tutto sommato vorresti nel segreto che Dio ritirasse dal tuo nemico la sua
benedizione, in modo da legittimare i tuoi rancori e le tue chiusure. Non & detto che tutto si risolva:
se questo avverra, gioisci e ringrazia. Se non avverra € tuo compito lavorare perché non ci sia residuo
di rancore, perché non si moltiplichi inutilmente lo spirito di contesa”.

Di fronte a cio che ha il potere di mortificare gli affetti umani, il discepolo di Gesu non & chiamato a
fare I’eroe, ma a testimoniare che & sempre meglio metterci la faccia e la guancia piuttosto che
inforcare la maschera dell’indifferenza e dell’anonimato, che € sempre meglio lasciare il mantello e
rendersi vulnerabili piuttosto che indossare I'armatura della violenza e della vendetta.

Il Vangelo, dunque, non € una meta troppo alta per pochi presunti “perfetti”, che si immolano alla
causa di un retorico amore per i nemici, ma e I'annuncio lieto e responsabilizzante di come i legami
e li affetti tra noi siano il dono piu prezioso da custodire. Certo, nella fatica che questo comporta,
ma molto prima nella fiducia che sia possibile, per tutti, metterci faccia e corpo, guancia e mantello,
pur di rimanere uomini vulnerabili e non trasformarsi in fredde macchine violente.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 26 febbraio — 8° domenica del Tempo Ordinario (anno A)

GUARDATE!

(Mt 6, 24-34)

In quel tempo Gesu disse ai suoi discepoli:

«Nessuno puo servire due padroni, perché o odiera I'uno e amera I’altro, oppure si affezionera all’'uno e
disprezzera I'altro. Non potete servire Dio e la ricchezza.

Percio io vi dico: non preoccupatevi per la vostra vita, di quello che mangerete o berrete, né per il vostro
corpo, di quello che indosserete; la vita non vale forse pit del cibo e il corpo piti del vestito?

Guardate gli uccelli del cielo: non séminano e non mietono, né raccolgono nei granai; eppure il Padre
vostro celeste li nutre. Non valete forse piti di loro? E chi di voi, per quanto si preoccupi, puo allungare
anche di poco la propria vita?

E per il vestito, perché vi preoccupate? Osservate come crescono i gigli del campo: non faticano e non
filano. Eppure io vi dico che neanche Salomone, con tutta la sua gloria, vestiva come uno di loro. Ora, se
Dio veste cosi I'erba del campo, che oggi c’é e domani si getta nel forno, non fara molto di pit per voi,
gente di poca fede?

Non preoccupatevi dunque dicendo: “Che cosa mangeremo? Che cosa berremo? Che cosa
indosseremo?”. Di tutte queste cose vanno in cerca i pagani. Il Padre vostro celeste, infatti, sa che ne
avete bisogno.

Cercate invece, anzitutto, il regno di Dio e la sua giustizia, e tutte queste cose vi saranno date in aggiunta.
Non preoccupatevi dunque del domani, perché il domani si preoccupera di se stesso. A ciascun giorno
basta la sua penax».

Si puo forse vivere senza cibo, senza vestito, senza il necessario per una vita degna? Evidentemente no
e Gesu lo sa bene. Non per nulla ricorda che tutte queste cose “ci saranno date in aggiunta”. Il punto di
provocazione, se mai, &€ un altro: bastano davvero tutte queste cose per vivere? Siamo cosi sicuri che ci
si prenda cura del futuro solo producendo con affanno tanti beni per sé? Siamo cosi sicuri che la buona
costruzione del domani si riduca al soddisfacimento immediato dei bisogni e al consumismo sfrenato
che ne consegue?

Lo sguardo di Gesu sulla realta rivela che esiste una giustizia piu originaria, a prima vista assai poco
produttiva, per nulla funzionale alla ricerca affannosa di una veloce sazieta: ¢ il riconoscimento grato di
come la vita sia un dono e non un prodotto, di come il domani non possa essere racchiuso nel narcisistico
potere illusorio di fare e costruire ogni cosa.

Cio che invece anche domani ci sosterra sara la presenza gratuita di un amico, che non si puo né vendere,
né comprare, sara la tenacia di un amore, introvabile tra gli scaffali di un supermercato, che avra
imparato con fatica I'arte di dare la vita anche quando non ci sara un tornaconto personale; sara la
saggezza di legami buoni e duraturi, che non cedera alla freddezza di puri rapporti di circostanza; sara la
fede mai arrendevole, che € pronta a sopportare la perdita, a non volere tutto, a farsi vulnerabile pur di
cercare e ristabilire rapporti veri e umani.

E questa la giustizia del Regno di Dio che Gesu ci invita a cercare con tutte le nostre forze, I'unica che
riconsegnera anche al cibo, al lavoro, al vestito, ai beni della terra, il loro senso piu proprio, senza che
anch’essi rischino alla fine di essere consumati e persi.

Gesu rivela tutto questo attraverso un semplice verbo: “guardate!”. Le sue pupille riconoscono questa
giustizia, questa originaria generazione di vita, dentro il volo degli uccelli che non seminano e non
mietono, eppure vivono, nei colori dei gigli che non si affaticano, eppure sono rivestiti di mille sfumature.
E una giustizia talmente vicina, talmente necessaria, da essere percepibile tramite un semplice colpo
d’occhio, ogni volta che smettiamo di guardarci con affanno allo specchio, preoccupati di perdere
qualcosa, per tornare a guardare fuori di noi e sentirci oggetto di una cura che ci fara attraversare il
domani insieme agli altri. Il resto, non dimentichiamolo, ci sara dato in aggiunta.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 5 marzo — 1° di Quaresima (anno A)

PASSAGGI

(Mt 4, 1-11)

In quel tempo, Gesu fu condotto dallo Spirito nel deserto, per essere tentato dal diavolo. Dopo aver
digiunato quaranta giorni e quaranta notti, alla fine ebbe fame. Il tentatore gli si avvicino e gli disse:
«Se tu sei Figlio di Dio, di’ che queste pietre diventino pane». Ma egli rispose: «Sta scritto: “Non di
solo pane vivra 'uomo, ma di ogni parola che esce dalla bocca di Dio”».

Allora il diavolo lo porto nella citta santa, lo pose sul punto piti alto del tempio e gli disse: «Se tu sei
Figlio di Dio, géttati giu; sta scritto infatti: “Ai suoi angeli dara ordini a tuo riguardo ed essi ti
porteranno sulle loro mani perché il tuo piede non inciampi in una pietra”». Gesu gli rispose: «Sta
scritto anche: “Non metterai alla prova il Signore Dio tuo”».

Di nuovo il diavolo lo portd sopra un monte altissimo e gli mostro tutti i regni del mondo e la loro
gloria e gli disse: «Tutte queste cose io ti daro se, gettandoti ai miei piedi, mi adorerai». Allora Gesu
gli rispose: «Vattene, satana! Sta scritto infatti: “Il Signore, Dio tuo, adorerai: a lui solo renderai
culto”».

Allora il diavolo lo lascio, ed ecco degli angeli gli si avvicinarono e lo servivano.

Fin dal primo atto della nascita la vita umana ha la forma di un continuo passaggio, di una tensione
in avanti: dal grembo materno alla luce del sole, da braccia che proteggono a piedi che camminano,
da una casa sicura ad un futuro incerto, tutto da costruire. Vivere e attraversare, passare, crescere
grazie all’attrito con le cose, al sudore del lavoro quotidiano, all’avventuroso e pericoloso confronto
con l'altro e con la realta.

La vita e una stoffa la cui trama si genera tramite gli innumerevoli passaggi tatuati sul nostro corpo,
un vero e proprio libro aperto sugli attraversamenti del mondo scolpiti nella pelle e nel cuore.
Secondo il linguaggio biblico, si puo dire che I'esistenza non ¢ il giardino delle origini da cui si &
decaduti, ma & un deserto da attraversare, a cui e rivolta la promessa di poter diventare un giardino,
un luogo abitabile per tutti.

La tentazione e pensare che si possa trasformare il deserto in giardino tramite la magia, il trionfo e
I'esercizio egoistico del potere, anche a fin di bene. In realta non ¢ altro che il tentativo allettante di
vivere la vita senza attraversarla davvero, senza veri passaggi di maturazione, rinunciando ad essere
uomini pur di riuscire a liberarsi dalla faticosa incombenza della responsabilita, dal compito
qguotidiano della condivisione e dal gesto silenzioso, eppure potente, della cura e della fiducia.
Gesu resiste fino in fondo a questa tentazione, rivelando che in essa si nasconde la piu grande
menzogna: un male mascherato di bene, un presunto giardino a portata di mano, ma che in realta
ha gia lasciato dietro di sé terribili scene di distruzione e di aridita.

La Quaresima & un tempo in cui imparare da capo a nascere, a non cedere all'idea mortificante di
essere un inutile deserto decaduto, da cui fuggire con tecniche violente, piene di idolatria e di
illusioni. Non dimentichiamoci, invece, che proprio questo deserto da attraversare & e rimane la
buona creazione di Dio, che puo diventare un giardino e una casa grazie alla quotidiana disposizione
della fede, per la quale & la destinazione che ci sta davanti a dare senso al cammino e non la nostalgia
di un inesistente paradiso perduto.

Il Tentatore & un gambero, cammina e fa camminare all’indietro: blocca nel passato, si serve della
paura e la moltiplica, generando sempre, a lungo andare, qualcosa di violento. GesU, invece, & colui
che attraversa, che genera passaggi, che apre la strada, fino alla sua Pasqua, passaggio definitivo,
per lui e per noi, alla pienezza della vita.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 12 marzo — 2° di Quaresima (anno A)

SOTTRARSI

(Mt 17, 1-9)

In quel tempo, Gesli prese con sé Pietro, Giacomo e Giovanni suo fratello e li condusse in disparte, su un alto
monte. E fu trasfigurato davanti a loro: il suo volto brillo come il sole e le sue vesti divennero candide come la
luce. Ed ecco apparvero loro Mosé ed Elia, che conversavano con lui.

Prendendo la parola, Pietro disse a Gesl: «Signore, é bello per noi essere qui! Se vuoi, faro qui tre capanne,
una per te, una per Mosé e una per Elia». Egli stava ancora parlando, quando una nube luminosa li copri con
la sua ombra. Ed ecco una voce dalla nube che diceva: «Questi é il Figlio mio, 'amato: in lui ho posto il mio
compiacimento. Ascoltatelo».

All’udire cio, i discepoli caddero con la faccia a terra e furono presi da grande timore. Ma Gesu si avvicino, li
tocco e disse: «Alzatevi e non temete». Alzando gli occhi non videro nessuno, se non Gesl solo.

Mentre scendevano dal monte, Gesl ordino loro: «Non parlate a nessuno di questa visione, prima che il Figlio
dell’'uomo non sia risorto dai morti».

Chi ci vuole davvero bene non ci incita ad essere sempre e comunque al centro dell’attenzione, ma
ci introduce con sapienza al necessario equilibrio tra esposizione e sottrazione. Senza la prima, la
vita sarebbe un ambiguo nascondimento; senza la seconda, ci sarebbe soltanto lo spazio per
I'invadenza mortificante.

L'attuale sovraesposizione mediatica, che ci rende continuamente connessi, raggiungibili e visibili,
sta gia facendo molte vittime. Non produce relazioni migliori, ma legami invadenti e nuove schiavitu.
Rifletti un attimo: non si € gia forse insinuata I'idea che se spegni il cellulare anche solo per qualche
ora non saresti rispettoso di chi ti potrebbe cercare? Non siamo gia entrati nel dogma intoccabile
per cui un legame ¢ tale solo se siamo presenti e controllabili di continuo gli uni verso gli altri,
eliminando ogni spazio di assenza?

E come ¢ possibile portare avanti un lavoro, un impegno, un dialogo, se intanto stiamo dietro a
cento altre cose, rispondendo a fiumi di messaggi e tenendo i contatti con decine di persone
contemporaneamente? E’ una forma di zelo, o forse e I'espressione di un ingigantimento di noi
stessi e del nostro delirio di onnipotenza? Volerci essere dovunque, non vuol dire forse non essere
mai realmente da qualche parte?

I legami umani hanno sempre bisogno della reciproca capacita di aggiustare il ritmo tra esposizione
e sottrazione, tra presenza e assenza. Non a caso GesU prende in disparte i suoi discepoli,
insegnando loro, attraverso la testimonianza di Mosé che non entro nella terra promessa e di Elia
che fu sottratto allo sguardo alla fine della sua vita, che ci si puo prendere cura di altri se si impara
I'arte della discrezione, I'arte della “nube”, che custodendo gli occhi dalla luce abbagliante salva
I'esistenza dalla tentazione sempre ricorrente del presenzialismo. L'esclamazione di Pietro e
eloquente: “E’ bello, Signore, stare qui, perché ci stavamo frammentando nell’ansia di rincorrere un
mondo virtuale, perdendo, per eccesso di zelo, la nostra concreta umanita”.

Questa e l'esperienza della bellezza: ritrovare la benedizione dei propri limiti, la sapienza di fare
bene una cosa alla volta, di fermarsi quando e necessario, di fidarsi dell’altro senza controllarlo, di
non sentirsi traditi solo perché il nostro fratello non & sempre connesso con noi, di non smarrire i
ritmi umani, che nessuna tecnologia, per quanto utile, puo e deve rubarci.

Una forma liberante di digiuno puo essere questa: ogni tanto spegni il cellulare, non farti trovare
subito, tieniti un po’ in disparte: servira a te, e a chi & attorno a te, per riscoprire la stoffa dei legami
autentici. Ti accorgerai di riassaporare quello spessore umano senza il quale saremmo meno di
niente. Anche questo, soprattutto oggi, puod diventare una vera e propria esperienza di
trasfigurazione!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 19 marzo — 3° di Quaresima (anno A)

INCONTRI LUNGO LA STRADA

(Gv 4, 5-42)

In quel tempo, Gesu giunse a una citta della Samaria chiamata Sicar, vicina al terreno che Giacobbe
aveva dato a Giuseppe suo figlio: qui c’era un pozzo di Giacobbe. Gesu dunque, affaticato per il
viaggio, sedeva presso il pozzo. Era circa mezzogiorno. Giunge una donna samaritana ad attingere
acqua. Le dice Gesu: «Dammi da bere». | suoi discepoli erano andati in citta a fare provvista di cibi.
Allora la donna samaritana gli dice: «Come mai tu, che sei giudeo, chiedi da bere a me, che sono una
donna samaritana?». | Giudei infatti non hanno rapporti con i Samaritani.

Gesu le risponde: «Se tu conoscessi il dono di Dio e chi é colui che ti dice: “Dammi da bere!”, tu avresti
chiesto a lui ed egli ti avrebbe dato acqua viva». Gli dice la donna: «Signore, non hai un secchio e il
pozzo é profondo; da dove prendi dunque quest’acqua viva? Sei tu forse pit grande del nostro padre
Giacobbe, che ci diede il pozzo e ne bevve lui con i suoi figli e il suo bestiame?».

Gesu le risponde: «Chiunque beve di quest’acqua avra di nuovo sete; ma chi berra dell’acqua che io
glidaro, non avra pit sete in eterno. Anzi, I'acqua che io gli daro diventera in lui una sorgente d’acqua
che zampilla per la vita eterna». «Signore — gli dice la donna —, dammi quest’acqua, perché io non
abbia pit sete e non continui a venire qui ad attingere acqua». Le dice: «Va’ a chiamare tuo marito
e ritorna qui». Gli risponde la donna: «lo non ho marito». Le dice Gesu: «Hai detto bene: “lo non ho
marito”. Infatti hai avuto cinque mariti e quello che hai ora non é tuo marito; in questo hai detto il
vero».

Gli replica la donna: «Signore, vedo che tu sei un profeta! | nostri padri hanno adorato su questo
monte; voi invece dite che é a Gerusalemme il luogo in cui bisogna adorare». Gesu le dice: «Credimi,
donna, viene I'ora in cui né su questo monte né a Gerusalemme adorerete il Padre. Voi adorate cio
che non conoscete, noi adoriamo cio che conosciamo, perché la salvezza viene dai Giudei. Ma viene
I'ora — ed é questa — in cui i veri adoratori adoreranno il Padre in spirito e verita: cosi infatti il Padre
vuole che siano quelli che lo adorano. Dio é spirito, e quelli che lo adorano devono adorare in spirito
e verita». Gli rispose la donna: «So che deve venire il Messia, chiamato Cristo: quando egli verra, ci
annuncera ogni cosa». Le dice Gesu: «Sono io, che parlo con tex.

In quel momento giunsero i suoi discepoli e si meravigliavano che parlasse con una donna. Nessuno
tuttavia disse: «Che cosa cerchi?», o: «Di che cosa parli con lei?». La donna intanto lascio la sua
anfora, ando in citta e disse alla gente: «Venite a vedere un uomo che mi ha detto tutto quello che
ho fatto. Che sia lui il Cristo?». Uscirono dalla citta e andavano da lui.

Intanto i discepoli lo pregavano: «Rabbi, mangia». Ma egli rispose loro: «lo ho da mangiare un cibo
che voi non conoscetex. E i discepoli si domandavano I'un I'altro: «Qualcuno gli ha forse portato da
mangiare?». Gesu disse loro: «ll mio cibo é fare la volonta di colui che mi ha mandato e compiere la
sua opera. Voi non dite forse: ancora quattro mesi e poi viene la mietitura? Ecco, io vi dico: alzate i
vostri occhi e guardate i campi che gia biondeggiano per la mietitura. Chi miete riceve il salario e
raccoglie frutto per la vita eterna, perché chi semina gioisca insieme a chi miete. In questo infatti si
dimostra vero il proverbio: uno semina e I'altro miete. lo vi ho mandati a mietere cio per cui non
avete faticato; altri hanno faticato e voi siete subentrati nella loro fatica».

Molti Samaritani di quella citta credettero in lui per la parola della donna, che testimoniava: «Mi ha
detto tutto quello che ho fatto». E quando i Samaritani giunsero da lui, lo pregavano di rimanere da
loro ed egli rimase la due giorni. Molti di pit credettero per la sua parola e alla donna dicevano:
«Non é pit per i tuoi discorsi che noi crediamo, ma perché noi stessi abbiamo udito e sappiamo che
questi e veramente il salvatore del mondo».



Soffermiamoci sulla stanchezza di Gesu. Perché si siede vicino al pozzo? Che cosa cerca sotto il caldo
di mezzogiorno? Sicuramente ha bisogno di acqua per dissetarsi. Ma se sceglie di fermarsi in un
luogo di passaggio € perché intuisce che senza la freschezza di un incontro, di una relazione nuova,
di un dialogo autentico, la sola acqua del pozzo non basterebbe per ristorarsi e riprendere il
cammino.

E’ paradossale quello che succede: cid che Gesu rivela alla samaritana, vale a dire il desiderio di
un’acqua ben pil grande di quella a cui si puo attingere con il secchio, & cio che proprio I'incontro
con la donna rivela allo stesso Gesu. Il Figlio di Dio non si erge a maestro che sa gia tutto in anticipo,
ma lascia che sia I'incontro imprevisto che sta vivendo a istruirlo sulla sua stanchezza.

Succede spesso, nella vita, di attraversare momenti cosi: una stanchezza che ti viene guarita da
legami veri, dall’'incontro imprevedibile con qualcuno che, aprendosi al dialogo sincero, ti rincuora
e ti risolleva sul serio.

Ci rendiamo conto che cosa € in gioco negli incontri personali tra di noi, quando hanno il gusto della
sincerita e della scioltezza umana? E viceversa, quanto male si puo moltiplicare quando risultano
assenti nei crocicchi decisivi della nostra vita? Sono la strada maestra per il superamento di quegli
affaticamenti dovuti a relazioni puramente strumentali e distanti, fatte di parole frettolose e di
scambi puramente commerciali, mortificate da cuori chiusi che non si muovono mai.

Spiazzamento del vangelo: se & vero che e la samaritana a riconoscere in Gesu il Figlio di Dio, & vero
pero che nel suo cammino di ricerca € lei che, contemporaneamente, riconsegna a Gesu il senso
della sua missione. Anche grazie a quella donna, dunque, il Maestro di Nazaret puo continuare il suo
itinerario verso Gerusalemme, senza fermarsi.

Quando siamo stanchi non dimentichiamoci della stanchezza di Gesu come luogo di rivelazione: c’é
bisogno di sedersi al pozzo, di ritrovare tempi e luoghi di gratuita, di non isolarci, ma di mettere in
relazione dialogica le nostre vite, di risvegliarci a vicenda. Questa & I'acqua che ci puo dissetare per
sempre e non solo per un breve istante. E Dio & gia i, in quel dialogo aperto, coraggioso, che ci
ristora reciprocamente.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 26 marzo — 4° di Quaresima (anno A)

SEMPLICITA’

(Gv 9, 1-41)

In quel tempo, Gesl passando vide un uomo cieco dalla nascita e i suoi discepoli lo interrogarono: «Rabbi,
chi ha peccato, lui o i suoi genitori, perché sia nato cieco?». Rispose Gesu: «Né lui ha peccato né i suoi
genitori, ma e perché in lui siano manifestate le opere di Dio. Bisogna che noi compiamo le opere di colui
che mi ha mandato finché é giorno; poi viene la notte, quando nessuno puo agire. Finché io sono nel
mondo, sono la luce del mondo».

Detto questo, sputo per terra, fece del fango con la saliva, spalmo il fango sugli occhi del cieco e gli disse:
«Va’ a lavarti nella piscina di Siloe», che significa “Inviato”. Quegli ando, si lavo e torno che ci vedeva.
Allora i vicini e quelli che lo avevano visto prima, perché era un mendicante, dicevano: «Non é lui quello
che stava seduto a chiedere I’elemosina?». Alcuni dicevano: «E lui»; altri dicevano: «No, ma & uno che gli
assomiglia». Ed egli diceva: «Sono io!». Allora gli domandarono: «In che modo ti sono stati aperti gli
occhi?». Egli rispose: «L’uomo che si chiama Gesu ha fatto del fango, me lo ha spalmato sugli occhi e mi
ha detto: “Va’ a Siloe e lavati!”. lo sono andato, mi sono lavato e ho acquistato la vista». Gli dissero:
«Dov’é costui?». Rispose: «Non lo so».

Condussero dai farisei quello che era stato cieco: era un sabato, il giorno in cui Gest aveva fatto del fango
e gli aveva aperto gli occhi. Anche i farisei dunque gli chiesero di nuovo come aveva acquistato la vista.
Ed egli disse loro: «Mi ha messo del fango sugli occhi, mi sono lavato e ci vedo». Allora alcuni dei farisei
dicevano: «Quest’'uomo non viene da Dio, perché non osserva il sabato». Altri invece dicevano: «Come
puo un peccatore compiere segni di questo genere?». E c’era dissenso tra loro. Allora dissero di nuovo al
cieco: «Tu, che cosa dici di lui, dal momento che ti ha aperto gli occhi?». Egli rispose: «E un profeta!».
Ma i Giudei non credettero di lui che fosse stato cieco e che avesse acquistato la vista, finché non
chiamarono i genitori di colui che aveva ricuperato la vista. E li interrogarono: «E questo il vostro figlio,
che voi dite essere nato cieco? Come mai ora ci vede?». | genitori di lui risposero: «Sappiamo che questo
é nostro figlio e che é nato cieco; ma come ora ci veda non lo sappiamo, e chi gli abbia aperto gli occhi,
noi non lo sappiamo. Chiedetelo a lui: ha I'eta, parlera lui di sé». Questo dissero i suoi genitori, perché
avevano paura dei Giudei; infatti i Giudei avevano gia stabilito che, se uno lo avesse riconosciuto come il
Cristo, venisse espulso dalla sinagoga. Per questo i suoi genitori dissero: «Ha I'eta: chiedetelo a lui!».
Allora chiamarono di nuovo I'uomo che era stato cieco e gli dissero: «Da’ gloria a Dio! Noi sappiamo che
quest’uomo é un peccatore». Quello rispose: «Se sia un peccatore, non lo so. Una cosa io so: ero cieco e
ora ci vedo». Allora gli dissero: «Che cosa ti ha fatto? Come ti ha aperto gli occhi?». Rispose loro: «Ve
I’ho gia detto e non avete ascoltato; perché volete udirlo di nuovo? Volete forse diventare anche voi suoi
discepoli?». Lo insultarono e dissero: «Suo discepolo sei tu! Noi siamo discepoli di Mosé! Noi sappiamo
che a Mosé ha parlato Dio; ma costui non sappiamo di dove sia». Rispose loro quell’'uomo: «Proprio
questo stupisce: che voi non sapete di dove sia, eppure mi ha aperto gli occhi. Sappiamo che Dio non
ascolta i peccatori, ma che, se uno onora Dio e fa la sua volonta, egli lo ascolta. Da che mondo é mondo,
non si é mai sentito dire che uno abbia aperto gli occhi a un cieco nato. Se costui non venisse da Dio, non
avrebbe potuto far nulla». Gli replicarono: «Sei nato tutto nei peccati e insegni a noi?». E lo cacciarono
fuori.

Gesu seppe che I'avevano cacciato fuori; quando lo trovo, gli disse: «Tu, credi nel Figlio dell’'uomo?». Egli
rispose: «E chi é, Signore, perché io creda in lui?». Gli disse Gesu: «Lo hai visto: é colui che parla con te».
Ed egli disse: «Credo, Signore!». E si prostrd dinanzi a lui. Gest allora disse: «E per un giudizio che io sono
venuto in questo mondo, perché coloro che non vedono, vedano e quelli che vedono, diventino ciechi».
Alcuni dei farisei che erano con lui udirono queste parole e gli dissero: «Siamo ciechi anche noi?». Gesu
rispose loro: «Se foste ciechi, non avreste alcun peccato;, ma siccome dite: “Noi vediamo”, il vostro
peccato rimane».



La semplicita va direttamente al cuore delle cose, senza raggiri. Non & sinonimo di superficialita, ma
rivela una saggezza pratica, profonda, umile, che non s’improvvisa. Non ha nulla da spartire con
I'ingenuita, anzi: & criterio di decisione, si trasforma in un preciso e consapevole stile di vita, senza
drappeggi e sciolto da inutili alchimie.

Non a caso la semplicita vera, per quanto apprezzata, puo spesso provocare fastidio, perché mette
in discussione, perché porta alla luce le nostre zone d’ombra e i meccanismi di difesa che ci
attraversano.

La semplicita & cercata, € desiderata come un bene prezioso, eppure € una faticosa avventura, fa
anche paura, perché ti mette con le spalle al muro, nelle condizioni di saper e poter fare cid che &
immediatamente necessario, togliendoti tutte le scuse a cui ti potresti ancora appellare attraverso
i piu sofisticati ragionamenti.

E’ la saggia semplicita del gesto di Gesu che produce, da un lato, la gioia riconoscente del cieco
guarito, ma, dall’altra, I'incomprensione dei discepoli, il risentimento delle autorita religiose, i dubbi
dei genitori che si nascondono. Che senso ha tutto questo? Perché simili chiusure di fronte ad un
gesto di riscatto e di liberazione? Forse perché, con un gioco di parole, manca semplicemente un
po’ di semplicita!l

E una societa, o una comunita, senza questo tipo di saggezza mortifica il desiderio dell’altro, invece
di sostenerlo, guidarlo, incoraggiarlo, condurlo verso un futuro possibile. Cade nella violenza dettata
dal legalismo e dall’invidia, dalle zone ombrose rispetto alle quali si & pronti alla costruzione delle
piu svariate complicazioni pur di non venire mai alla luce.

Lo stile di Gesu e provocante proprio perché & semplice, perché ti mette a nudo, sciogliendo ogni
difesa. Puo dare fastidio, puo in effetti trasformarsi in giudizio; ma se ti ci tuffi dentro con semplice
umilta ti risultera di una liberta senza misura, perché diventi proprio tu, senza maschere, con gli
occhi guariti dalla schiavitu dell’invidia e del risentimento.

Grande dono quello della saggia semplicita, da chiedere con insistenza ogni giorno, da porre come
motivo di costante allenamento, come esercizio spirituale di liberazione, personale e sociale, da
quelle zone d’ombra in cui si annida ogni tipo di violenza nascosta, apparentemente invincibile
quando cediamo con ingenuita al suo fascino, ma cosi debole e insignificante ogni volta che con un
gesto semplice e coraggioso ci scrolliamo di dosso il cieco rancore e la durezza di cuore che le danno
alimento.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 2 aprile — 5° di Quaresima (anno A)

IL PROFUMO DI BETANIA

(Gv. 11, 1-44)

In quel tempo, un certo Lazzaro di Betania, il villaggio di Maria e di Marta sua sorella, era malato. Maria
era quella che cosparse di profumo il Signore e gli asciugo i piedi con i suoi capelli; suo fratello Lazzaro
era malato. Le sorelle mandarono dunque a dire a Gesu: «Signore, ecco, colui che tu ami é malato».
All’udire questo, Gesu disse: «Questa malattia non portera alla morte, ma é per la gloria di Dio, affinché
per mezzo di essa il Figlio di Dio venga glorificato». Gestt amava Marta e sua sorella e Lazzaro. Quando
senti che era malato, rimase per due giorni nel luogo dove si trovava. Poi disse ai discepoli: «Andiamo di
nuovo in Giudea!». | discepoli gli dissero: «Rabbi, poco fa i Giudei cercavano di lapidarti e tu ci vai di
nuovo?». Gesu rispose: «Non sono forse dodici le ore del giorno? Se uno cammina di giorno, non
inciampa, perché vede la luce di questo mondo; ma se cammina di notte, inciampa, perché la luce non é
in lui».

Disse queste cose e poi soggiunse loro: «Lazzaro, il nostro amico, s’é addormentato; ma io vado a
svegliarlo». Gli dissero allora i discepoli: «Signore, se si é addormentato, si salvera». Gesu aveva parlato
della morte di lui; essi invece pensarono che parlasse del riposo del sonno. Allora Gesu disse loro
apertamente: «Lazzaro e morto e io sono contento per voi di non essere stato la, affinché voi crediate;
ma andiamo da lui!». Allora Tommaso, chiamato Didimo, disse agli altri discepoli: «KAndiamo anche noi
a morire con luil».

Quando Gesu arrivo, trovo Lazzaro che gia da quattro giorni era nel sepolcro. Betania distava da
Gerusalemme meno di tre chilometri e molti Giudei erano venuti da Marta e Maria a consolarle per il
fratello. Marta dunque, come udi che veniva Gesu, gli ando incontro; Maria invece stava seduta in casa.
Marta disse a Gesu: «Signore, se tu fossi stato qui, mio fratello non sarebbe morto! Ma anche ora so che
qualunque cosa tu chiederai a Dio, Dio te la concedera». Gesu le disse: «Tuo fratello risorgera». Gli
rispose Marta: «So che risorgera nella risurrezione dell’ultimo giorno». Gesu le disse: «lo sono la
risurrezione e la vita; chi crede in me, anche se muore, vivra; chiunque vive e crede in me, non morira in
eterno. Credi questo?». Gli rispose: «Si, o Signore, io credo che tu sei il Cristo, il Figlio di Dio, colui che
viene nel mondo».

Dette queste parole, ando a chiamare Maria, sua sorella, e di nascosto le disse: «Il Maestro é qui e ti
chiama». Udito questo, ella si alzo subito e ando da lui. Gesti non era entrato nel villaggio, ma si trovava
ancora la dove Marta gli era andata incontro. Allora i Giudei, che erano in casa con lei a consolarla,
vedendo Maria alzarsi in fretta e uscire, la seguirono, pensando che andasse a piangere al sepolcro.
Quando Maria giunse dove si trovava Gest, appena lo vide si getto ai suoi piedi dicendogli: «Signore, se
tu fossi stato qui, mio fratello non sarebbe morto!». Gesu allora, quando la vide piangere, e piangere
anche i Giudei che erano venuti con lei, si commosse profondamente e, molto turbato, domando: «Dove
lo avete posto?». Gli dissero: «Signore, vieni a vedere!». Gest scoppio in pianto. Dissero allora i Giudei:
«Guarda come lo amava!». Ma alcuni di loro dissero: «Lui, che ha aperto gli occhi al cieco, non poteva
anche far si che costui non morisse?».

Allora Gesu, ancora una volta commosso profondamente, si reco al sepolcro: era una grotta e contro di
essa era posta una pietra. Disse Gesu: «Togliete la pietral». Gli rispose Marta, la sorella del morto:
«Signore, manda gia cattivo odore: é li da quattro giorni». Le disse Gesu: «Non ti ho detto che, se
crederai, vedrai la gloria di Dio?». Tolsero dunque la pietra. Gesu allora alzo gli occhi e disse: «Padre, ti
rendo grazie perché mi hai ascoltato. lo sapevo che mi dai sempre ascolto, ma I’ho detto per la gente che
mi sta attorno, perché credano che tu mi hai mandato». Detto questo, grido a gran voce: «Lazzaro, vieni
fuoril». Il morto usci, i piedi e le mani legati con bende, e il viso avvolto da un sudario. Gesu disse loro:
«Liberatelo e lasciatelo andare».

Molti dei Giudei che erano venuti da Maria, alla vista di cio che egli aveva compiuto, credettero in lui.



C’é un’atmosfera stantia e pesante, aria viziata e di morte ogni volta che cediamo alla chiusura,
all’autosufficienza, alla freddezza dei rapporti spenti, senza tenerezza. “Vieni fuori!”: nel grido di
Gesu davanti alla tomba di Lazzaro c’e tutta la contestazione e la sofferenza di fronte a cio che
mortifica 'uomo, ma anche I'annuncio liberante che ciascuno di noi & sempre piu grande di cid che
in lui sta morendo.

Marta se ne accorge ed esce verso Gesu. Maria, nel suo silenzio raccolto, € aiutata da Marta a
incamminarsi in fretta verso il Maestro. E’ cosi che si risorge, non nell’ultimo giorno, ma gia adesso:
non rimanendo da soli, ma generando luoghi in cui possano circolare affetti veri, in cui & possibile
piangere senza vergognarsi, parlarsi a vicenda senza schermi, trovare il proprio posto e i propri
tempi a partire dall’attenzione a storie diverse e a caratteri diversi.

Betania, per Gesu, & tutto questo: € il luogo dell’amicizia, della tenerezza forte che apre
all'invocazione, della condivisione del pasto festoso come del dramma di una malattia o di un lutto.
E qual e il vero amico se non colui che ti dice: “Ricordati che non sei soltanto cid che in te sta
morendo”? Che non fa le cose al posto tuo, ma ti invita a muoverti, a risvegliarti, a metterti in
cammino, come e successo per i discepoli, per Marta e per Maria?

Risorgere significa uscire, andare incontro all’altro, lasciarsi ferire con tenerezza dall’esperienza
dell’altro. Il vangelo puo circolare tra noi se prima di Gerusalemme c’é Betania, uno spazio reale in
cui possano risuonare tutte le sfumature dell’'umano: il pianto e la festa, I'amicizia e il confronto,
I'ascolto silenzioso e il grido sofferto, le domande e le attese.

Per Gesu é stato decisivo questo profumo, contro I'odore stantio e insopportabile del sepolcro. Non
lo dovra essere, a maggior ragione, per la chiesa del Risorto? Non dovra essere questa la
testimonianza profetica del cristianesimo a fronte di un imbarbarimento che genera violenze e
isterie?

Senza dubbio & il profumo di Betania che ci salvera.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 9 aprile — delle Palme (anno A)

L’ASINA SLEGATA

(Mt 21, 1-11)

Quando furono vicini a Gerusalemme e giunsero presso Bétfage, verso il monte degli Ulivi, Gesu
mando due discepoli, dicendo loro: «Andate nel villaggio di fronte a voi e subito troverete un’asina,
legata, e con essa un puledro. Slegateli e conduceteli da me. E se qualcuno vi dira qualcosa,
rispondete: “Il Signore ne ha bisogno, ma li rimandera indietro subito”». Ora questo avvenne perché
si compisse cio che era stato detto per mezzo del profeta: «Dite alla figlia di Sion: “Ecco, a te viene il
tuo re, mite, seduto su un’asina e su un puledro, figlio di una bestia da soma”».

I discepoli andarono e fecero quello che aveva ordinato loro Gesu: condussero I'asina e il puledro,
misero su di essi i mantelli ed egli vi si pose a sedere. La folla, numerosissima, stese i propri mantelli
sulla strada, mentre altri tagliavano rami dagli alberi e li stendevano sulla strada. La folla che lo
precedeva e quella che lo seguiva, gridava: «Osanna al figlio di Davide! Benedetto colui che viene
nel nome del Signore! Osanna nel piu alto dei cieli!».

Mentre egli entrava in Gerusalemme, tutta la citta fu presa da agitazione e diceva: «Chi é costui?».
E la folla rispondeva: «Questi é il profeta Gest, da Nazaret di Galilea».

Prima di entrare a Gerusalemme, Gesu chiede ai discepoli di slegare I’asina e un puledro. E’ arrivato
il tempo di liberare con fiducia e con coraggio la logica del servizio, dell’amore fino alla fine, della
giustizia che si manifesta nella cura e nel perdono.

Tutto questo si raccoglie nel riferimento all’asina: non € piu I'ora del messianismo violento e del
potere prevaricatore, ma € il tempo di un re che sta in mezzo al popolo come colui che serve, che
prende sulle sue spalle il giogo pesante della vita perché possa essere un po’ piu leggero per tutti,
in modo particolare per chi soffre, per chi non ha speranza, per chi é ritenuto uno scarto senza voce.
Con l'ingresso di Gesu sul dorso di un’asina, il Regno di Dio viene cosi: non con violenza, non
stringendo accordi con macchine da guerra e di potere occulto, ma spingendo la scelta della
consegna di sé per l'altro fino alle sue estreme conseguenze.

L’ora della Pasqua ¢ il tempo in cui & possibile sciogliere I'asina, liberare la nostra capacita di amare,
a cui spesso non crediamo pil, perché faccia il suo corso, perché si moltiplichi senza timore e ci
custodisca da ogni tipo di scandalosa disumanizzazione.

Nell’epoca di muri che tornano a respingere, di slogan superficiali che generano risentimento, di
armi chimiche usate come soluzione di morte, di venti di guerra che si levano all’orizzonte, la
comunita cristiana, con semplicita ma anche con forza, si ritrova a celebrare la Settimana Santa, per
diventare testimone di un’altra via, per obbedire al comando di Gesu che fa slegare I'asina per noi,
affinché non si abbia paura di alzare la voce contro ogni barbarie e si ritrovi il coraggio, personale e
sociale, di dare corpo ad un’altra giustizia, quella che nasce dalla condivisione e dalla responsabilita
per la vita dell’altro.

Che quel piccolo ramo d’ulivo portato a casa nelle nostre famiglie sia il segno reale di una potenza
d’amore che pu0 e deve essere sciolta, liberata nel quotidiano, perché possa continuare a circolare
tra noi e a portare frutto. Come I'asina su cui si & seduto Gesu, senza carri né cavalli.

Buona Settimana Santal!



Triduo Pasquale 2017
FESSURE - Altare della reposizione

Le ferite fanno male, sempre, ma sono anche la testimonianza, scritta sulla pelle, di una vita
realmente vissuta, di un’esistenza data, di storie che non sono state alla finestra, ma si sono lasciate
coinvolgere nella fatica di ogni giorno.

Una buona memoria non le cancella, ma le cicatrizza, trasformandole in fessure attraverso cui puo
passare una nuova luce, piu consapevole, piu ricca di saggezza e di esperienza.

E’ la memoria di un’acqua, quella del Battesimo, che illumina la nostra origine benedicendo la vita.
E’ la memoria di una stoffa bianca grazie alla quale qualcuno ci ha vestito prendendosi cura di noi,
come ha fatto Dio cucendo vestiti per Adamo e per Eva. E’ la memoria di una brocca vuota, lasciata
per strada da chi ha riconosciuto nel vangelo un annuncio vivo e dissetante. E’ la memoria di un
profumo con cui un giorno siamo stati lavati e profumati da chi ci ha voluto bene. E’ la memoria di
piccoli momenti luminosi accesi da chi ci e stato vicino e ci ha aperto gli occhi, spalancandoli ad una
speranza ritenuta impossibile e guarendoli dalle cecita dell’isolamento o della disperazione.

Il Risorto non ci toglie dalla vita, ma ce la fa attraversare fino in fondo; non supera il pane, ma lo
spezza, affinché tramite una vita consegnata per gli altri, e non tenuta per sé, scaturisca la luce.

E’ questa la piccola fessura attraverso cui passa il Risorto e, insieme con Lui, la piu alta potenzialita
della nostra umanita, che pud giungere a dire, nonostante tutto, “lo credo, Signore!”.

Si! Le ferite fanno male, sempre; ma solo tra lo spazio stretto dei loro labbri passano vita e luce. Per
amore, solo e sempre per amore!

Buona Pasqual!




Altare della Reposizione anche a San Giuseppe di Castagnito.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 16 aprile — Pasqua di Risurrezione (anno A)

CURVARSI

(Mt 28, 1-10)

Passato il sabato, all'alba del primo giorno della settimana, Maria di Magdala e Il'altra Maria
andarono a visitare il sepolcro. Ed ecco che vi fu un gran terremoto: un angelo del Signore, sceso dal
cielo, si accosto, rotolo la pietra e si pose a sedere su di essa. Il suo aspetto era come la folgore e il
suo vestito bianco come la neve. Per lo spavento che ebbero di lui le guardie tremarono tramortite.
Ma I'angelo disse alle donne: «Non abbiate paura, voi! So che cercate Gesu il crocifisso. Non é qui. E
risorto, come aveva detto; venite a vedere il luogo dove era deposto. Presto, andate a dire ai suoi
discepoli: E risuscitato dai morti, e ora vi precede in Galilea; Id lo vedrete. Ecco, io ve I'ho detto».
Abbandonato in fretta il sepolcro, con timore e gioia grande, le donne corsero a dare I'annunzio ai
suoi discepoli. Ed ecco Gesu venne loro incontro dicendo: «Salute a voi». Ed esse, avvicinatesi, gli
presero i piedi e lo adorarono. Allora Gesu disse loro: «Non temete; andate ad annunziare ai miej
fratelli che vadano in Galilea e lad mi vedranno».

Per poter accarezzare, la mano si deve curvare e seguire i contorni del volto. Per medicare una ferita
€ necessario curvarsi, operando con delicatezza ma al tempo stesso con decisione. Prendere in
braccio vuol dire curvare il proprio corpo per sostenere qualcuno, cosi come abbracciare significa
curvare le braccia e chiuderle sulle spalle di un altro. Amare qualcuno implica il coraggio della
curvatura dei corpi, che si cercano e si rispettano, smussandosi a vicenda.

La curvatura accompagna, ospita, accoglie, sostiene; gli spigoli urtano, allontanano, feriscono.
| giorni della passione del Signore erano iniziati cosi, con una donna che all'improvviso si curva per
ungere i piedi di Gesu e asciugarli con i capelli. Possiamo immaginare che il Maestro, qualche giorno
piu tardi, si sarebbe ricordato di quel gesto mentre a sua volta curvera la sua schiena per lavare i
piedi ai suoi discepoli durante l'ultima cena e, poco dopo, per portare la croce fino in fondo.
Allo stesso modo, nella notte di veglia del sabato santo, si concludono i giorni della Pasqua: alcune
donne, abbandonato il sepolcro ormai vuoto, riconoscono il Risorto lungo la strada curvandosi,
abbracciandogli i piedi.

E cosi il cerchio si chiude: all'inizio, al centro e alla fine degli avvenimenti pasquali ci sta sempre
questo segno di curvatura, di servizio, di ospitalita, che accompagna cio che succede come uno
sfondo silenzioso, quasi impercettibile.

Perché non pensare cosi una vita risorta? Nessuna magia, nessun rumore assordante, nessuna
soluzione veloce a buon mercato, ma il lavoro quotidiano, nella Galilea di tutti i giorni, per ridare
fiato, corpo, vigore a tutto cio che si rivela profondamente umano perché rimane nella logica della
curvatura, a differenza di chi, ben diritto, si limita a guardare il mondo intero dall’alto in basso.
Lo sguardo di Gesu e dal basso, dalla terra, dai piedi: vive di curvature piu che non di spigoli e di
rette! Chiunque, come le donne al sepolcro, vi si lascia ospitare, puo trovare il terreno all’altezza
della propria umanita. Curvandosi!

Buona Pasqual!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 23 aprile — 2° del Tempo di Pasqua (anno A)

IL PASSAGGIO DEL RISORTO

(Gv 20, 19-31)

La sera di quel giorno, il primo della settimana, mentre erano chiuse le porte del luogo dove si trovavano i discepoli
per timore dei Giudei, venne Gesu, stette in mezzo e disse loro: «Pace a voil». Detto questo, mostro loro le mani e
il fianco. E i discepoli gioirono al vedere il Signore.

Gesu disse loro di nuovo: «Pace a voi! Come il Padre ha mandato me, anche io mando voi». Detto questo, soffio e
disse loro: «Ricevete lo Spirito Santo. A coloro a cui perdonerete i peccati, saranno perdonati; a coloro a cui non
perdonerete, non saranno perdonati».

Tommaso, uno dei Dodici, chiamato Didimo, non era con loro quando venne Gesu. Gli dicevano gli altri discepoli:
«Abbiamo visto il Signore!». Ma egli disse loro: «Se non vedo nelle sue mani il segno dei chiodi e non metto il mio
dito nel segno dei chiodi e non metto la mia mano nel suo fianco, io non credo».

Otto giorni dopo i discepoli erano di nuovo in casa e c’era con loro anche Tommaso. Venne Gesu, a porte chiuse,
stette in mezzo e disse: «Pace a voi!». Poi disse a Tommaso: «Metti qui il tuo dito e guarda le mie mani; tendi la
tua mano e mettila nel mio fianco; e non essere incredulo, ma credente!». Gli rispose Tommaso: «Mio Signore e
mio Dio!». Gesu gli disse: «Perché mi hai veduto, tu hai creduto; beati quelli che non hanno visto e hanno creduto!».
Gesu, in presenza dei suoi discepoli, fece molti altri segni che non sono stati scritti in questo libro. Ma questi sono
stati scritti perché crediate che Gesu é il Cristo, il Figlio di Dio, e perché, credendo, abbiate la vita nel suo nome.

Le prime comunita cristiane hanno saputo riconoscere il passaggio del Risorto la dove qualcuno ha superato
la paura e lo smarrimento, rileggendo gli avvenimenti di Pasqua e ricominciando ad aprire la porta di casa.
La piu grande tentazione dell’'uomo, infatti, & I'idea che si possa vivere solo a patto di poter mettere sotto
controllo ogni cosa, evitando gli imprevisti e spegnendo le novita. E’ una forma di difesa che ci riguarda tutti.
Pur di non lasciarti cambiare da quello che succede, pur di non riconoscere il mistero inesauribile dell’altro,
saresti pronto a fare qualunque cosa: alzare muri, non uscire piu di casa, trovare scuse arzigogolate, giocare
al ribasso squalificando chi ti chiede di camminare e ti indica una meta alta, impegnativa, liberante. E cosi
accade che la casa, luogo di ospitalita e grembo che educa a uscire, diventa un fortino dorato, una prigione
solitaria, che non genera piu a nulla.

Fin dall’inizio la chiesa riconosce in se stessa questa tentazione: “erano chiuse le porte dove si trovavano i
discepoli”. Ma al tempo stesso annuncia la delicatezza potente del Risorto che, con i segni della crocifissione,
si rende visibile nelle porte che si aprono, nella costruzione faticosa di una possibile fraternita. Grazie a
questo passaggio, la resistenza di Tommaso viene presa sul serio; la sua domanda viene ospitata, accolta,
ascoltata come una novita per gli stessi discepoli, che pure presumevano un po’ troppo frettolosamente di
essersi gia aperti alla fede.

E’ questa la comunita che nasce dal Risorto: un luogo in grado di attraversare ed educare le domande
profonde della vita, senza voler sapere tutto prima, senza voler tenere tutto sotto controllo. Se mai e proprio
guesto tentativo impossibile che non porterebbe da nessuna parte, provocando rigidita alle gambe e cuore
claustrofobico.

La chiesa nasce ed esiste a partire dalla Pasqua per testimoniare senza timore i molteplici passaggi del Risorto
la dove si esce verso I'altro, la dove pil semplicemente si e disposti a mettersi in discussione come Tommaso,
la dove c’é ancora qualcuno che rischia di perdere e di bruciarsi con la realta pur di non venire meno all’invito
dell’ospitalita e del confronto reciproco.

Saremo sempre tentati di chiudere la porta, fino alla fine dei tempi. Ma & altrettanto vero che il Risorto non
smettera piu di passare e ripassare tra noi anche a porte chiuse. E allora, grazie alle fessure che si apriranno,
passera Tommaso e, con lui, la brezza dello Spirito, in grado di convincerci che da qualche parte la fraternita
pud cominciare a diventare possibile.

Senza di essa, infatti, anche il Risorto faticherebbe a stare in mezzo a noi. Solo in essa egli puo continuare a
passare nella storia, tessendo in silenzio, con testardaggine e risolutezza, la trama profonda della nostra
umanita.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 30 aprile — 3° del Tempo di Pasqua (anno A)

APPENA UNDICI CHILOMETRI

(Lc 24, 13-35)

Ed ecco, in quello stesso giorno [il primo della settimana] due dei [discepoli] erano in cammino per
un villaggio di nome Emmaus, distante circa undici chilometri da Gerusalemme, e conversavano tra
loro di tutto quello che era accaduto. Mentre conversavano e discutevano insieme, Gesu in persona
si avvicind e camminava con loro. Ma i loro occhi erano impediti a riconoscerlo.

Ed egli disse loro: «Che cosa sono questi discorsi che state facendo tra voi lungo il cammino?». Si
fermarono, col volto triste; uno di loro, di nome Cléopa, gli rispose: «Solo tu sei forestiero a
Gerusalemme! Non sai cio che vi e accaduto in questi giorni?». Domando loro: «Che cosa?». Gli
risposero: «Cio che riguarda Gesu, il Nazareno, che fu profeta potente in opere e in parole, davanti
a Dio e a tutto il popolo; come i capi dei sacerdoti e le nostre autorita lo hanno consegnato per farlo
condannare a morte e lo hanno crocifisso. Noi speravamo che egli fosse colui che avrebbe liberato
Israele; con tutto cio, sono passati tre giorni da quando queste cose sono accadute. Ma alcune
donne, delle nostre, ci hanno sconvolti; si sono recate al mattino alla tomba e, non avendo trovato il
suo corpo, sono venute a dirci di aver avuto anche una visione di angeli, i quali affermano che egli é
vivo. Alcuni dei nostri sono andati alla tomba e hanno trovato come avevano detto le donne, ma lui
non I’hanno visto».

Disse loro: «Stolti e lenti di cuore a credere in tutto cio che hanno detto i profeti! Non bisognava che
il Cristo patisse queste sofferenze per entrare nella sua gloria?». E, cominciando da Mosé e da tutti
i profeti, spiego loro in tutte le Scritture cio che si riferiva a lui.

Quando furono vicini al villaggio dove erano diretti, egli fece come se dovesse andare pit lontano.
Ma essi insistettero: «Resta con noi, perché si fa sera e il giorno e ormai al tramonto». Egli entro per
rimanere con loro.

Quando fu a tavola con loro, prese il pane, recito la benedizione, lo spezzo e lo diede loro. Allora si
aprirono loro gli occhi e lo riconobbero. Ma egli spari dalla loro vista. Ed essi dissero I’'un I’altro: «Non
ardeva forse in noi il nostro cuore mentre egli conversava con noi lungo la via, quando ci spiegava le
Scritture?».

Partirono senza indugio e fecero ritorno a Gerusalemme, dove trovarono riuniti gli Undici e gli altri
che erano con loro, i quali dicevano: «Davvero il Signore é risorto ed é apparso a Simone!». Ed essi
narravano cio che era accaduto lungo la via e come I’avevano riconosciuto nello spezzare il pane.

Sono appena undici i chilometri che separano il piccolo villaggio di Emmaus dalla citta di
Gerusalemme. Un paio di ore a piedi, circa mezz’ora in bici, dieci minuti in auto.

Eppure sono chilometri faticosi, lunghi da percorrere, soprattutto quando il cuore & appesantito
dalla tristezza, da grandi domande incompiute, da ferite non risolte. E’ questo lo stato d’animo dei
due discepoli del vangelo; in essi ci si pud riconoscere, non appena abbandoniamo un’idea
superficiale e astratta della vita, guardando in faccia la realta e lo spessore concreto del nostro
vissuto.

Ci sentiamo anche noi sulla strada che scende a Emmaus, forse con il passo pesante non tanto a
causa di gravi avvenimenti, ma per quel non so ché di solitudine un po’ nascosta, che troppo spesso
ci spinge ad essere estranei gli uni agli altri, o anche a vivere le vicende della vita con distaccato
cinismo. Allora puo succedere di fare molte cose, ma di non proseguire in avanti neppure di un
passo; puo accadere di affannarsi per molti impegni, senza diventare davvero responsabili per il
futuro che ci attende.



Su quella medesima strada si accosta un uomo, straniero, sconosciuto. Non accampa facili
promesse, non si presenta come un mago che dice di risolvere le nostre insoddisfazioni con pozioni
miracolose. Fa due cose molto diverse: si accosta camminando con i discepoli, condividendo il loro
passo in modo discreto, e poi li invita a non guardare dentro e dietro di sé con nostalgia, ma ad
ascoltare una parola che sta fuori, che sta davanti. Non solo, ma quel viandante ricomincia con
ostinazione proprio da quelle ferite, da quei sentieri interrotti che per mille motivi anche noi, come
i discepoli di allora, vorremmo velocemente cancellare, e rida loro voce, perché siano da capo
affrontati, perché non si rimanga nel vuoto della solitudine che appesantisce il passo.

Tutto inizia a cambiare quando i due discepoli smettono di guardare indietro e accolgono
qguell’'uomo, che fa come se dovesse andare piu lontano: “resta con noi, perché si fa sera”. Il resto
lo sappiamo: il riconoscimento del Signore Risorto allo spezzare del pane, la porta che si apre, gli
undici chilometri che vengono percorsi all'incontrario, ora in salita, eppure questa volta in modo
sciolto, spinti dal desiderio di incontrare gli altri fratelli per condividere la fede e la comunione
ritrovate.

Il cristianesimo non ci fa uscire mai da quegli undici chilometri e dalle fondamentali domande che la
vita umana porta con sé. E’ invece I'annuncio di come quella strada possa davvero essere percorsa
con il passo veloce e attento di chi non si arrende alla solitudine e all’estraneita, di chi e stanco di
inutili fuochi d’artificio a buon mercato, ma impara a cogliere in ogni piu piccolo gesto di prossimita
i segni piu belli del Risorto, soprattutto quando i piedi sono stanchi e affaticati. E’ cosi che il cuore
torna ad ardere e ad essere capace della tenacia dell’amore; € cosi che si salva 'uomo nella sua
dignita, troppo spesso repressa dalla paura e dalla solitudine; € cosi che Dio stesso e tra noi, non
altrove! Lui passa e ripassera sempre in quegli undici affascinanti chilometri, per i quali ci sentiamo
tutti compagni di strada.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 7 maggio — Quarta del Tempo Pasquale (anno A)

SPINGERE FUORI

(Gv 10, 1-10)

In quel tempo, Gesu disse:

«In verita, in verita io vi dico: chi non entra nel recinto delle pecore dalla porta, ma vi sale da un’altra
parte, é un ladro e un brigante. Chi invece entra dalla porta, é pastore delle pecore.

Il guardiano gli apre e le pecore ascoltano la sua voce: egli chiama le sue pecore, ciascuna per nome, e le
conduce fuori. E quando ha spinto fuori tutte le sue pecore, cammina davanti a esse, e le pecore lo
seguono perché conoscono la sua voce. Un estraneo invece non lo seguiranno, ma fuggiranno via da lui,
perché non conoscono la voce degli estranei».

Gesu disse loro questa similitudine, ma essi non capirono di che cosa parlava loro.

Allora Gesu disse loro di nuovo: «In verita, in verita io vi dico: io sono la porta delle pecore. Tutti coloro
che sono venuti prima di me, sono ladri e briganti; ma le pecore non li hanno ascoltati. lo sono la porta:
se uno entra attraverso di me, sara salvato; entrera e uscira e trovera pascolo.

Il ladro non viene se non per rubare, uccidere e distruggere; io sono venuto perché abbiano la vita e
I’abbiano in abbondanza».

Un bambino che sta per nascere spinge per uscire dal grembo, non per rimanervi dentro. Nessuno glielo
pud impedire, se non soffocandolo, cosi come nessuno gli puo chiedere se vuole o non vuole venire al
mondo. La spinta originaria che permette la vita non & oggetto di scelta: avviene e basta, come
condizione della vita stessa.

Per questo il vero pastore, la vera guida, € colui che spinge le pecore fuori dal recinto, a differenza del
ladro, che ha tutto I'interesse a tenere prigioniero il gregge per poterlo sfruttare e ricavarne successo.
Forse, fino ad ora, non abbiamo ancora riflettuto a sufficienza su questa forte similitudine di Gesu: il suo
vangelo non tiene dentro, non mette al sicuro nel recinto, ma chiama fuori, permette l'uscita,
I’espulsione che fa nascere, promettendo di poter trovare pascolo proprio dentro il mondo che é di tutti,
senza doversi ricavare un ovile tutto per sé.

GesU, appunto, e la porta perché, a differenza di un muro o di uno steccato, attraverso di essa si entra e
si esce, si respira e si nasce, si ospita qualcuno e si cammina verso altri. Il Figlio di Dio, dunque, non
chiede adorazione per sé, alla maniera di un idolo, ma invita a riconoscerlo diverso da ogni guida
mercenaria proprio perché non blocca attorno a sé, ma spinge fuori, fa nascere, mettendo in movimento
la rischiosa avventura della fiducia.

La chiesa non ¢ il recinto dentro cui tutti devono entrare, ma & simile al guardiano, alla sentinella, che
aprendo con coraggio la porta che e Gesu, a favore di tutti, permette di abbandonare il recinto, gravido
di paura e di diffidenza, a cui ci si abitua sempre con troppa facilita.

Certo, se alla comunita cristiana, ma prima ancora alla nostra vita, chiediamo solo facili ricette
rassicuranti che legittimino le nostre chiusure non lamentiamoci, con lacrime di coccodrillo, che le cose
non vanno bene. Dovremmo invece chiedere di poter riattivare in noi la passione per un annuncio che
non illude perché ci mette sulle strade faticose del mondo, perché ci fa guardare un po’ piu in la delle
poltrone su cui rischiamo sempre di adagiarci. Allora sara piu facile suscitare e apprezzare guide non
mercenarie, che non pensano al proprio interesse chiudendo le pecore nel recinto, ma che aprono porte
perché si possa imparare, insieme, ad abitare il mondo.

Tutto questo, in realta, & gia scritto sulla nostra pelle, nel nostro corpo, nella memoria di quella spinta
iniziale che ci ha messi al mondo e che & necessario volere, rinnovare e vivificare ogni giorno da capo.
E’ il miglior antidoto contro i troppi che ci abbindolano accontentando qualche nostro generico bisogno,
ma che ben presto si manifestano come ladri e briganti.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 14 maggio — Quinta del Tempo di Pasqua (anno A)

LA VIA

(Gv 14, 1-12)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli: «Non sia turbato il vostro cuore. Abbiate fede in Dio e
abbiate fede anche in me. Nella casa del Padre mio vi sono molte dimore. Se no, vi avrei mai detto:
“Vado a prepararvi un posto”? Quando saro andato e vi avro preparato un posto, verro di nuovo e
vi prendero con me, perché dove sono io siate anche voi. E del luogo dove io vado, conoscete la via».
Gli disse Tommaso: «Signore, non sappiamo dove vai; come possiamo conoscere la via?». Gli disse
Gesu: «lo sono la via, la verita e la vita. Nessuno viene al Padre se non per mezzo di me. Se avete
conosciuto me, conoscerete anche il Padre mio: fin da ora lo conoscete e lo avete veduto».

Gli disse Filippo: «Signore, mostraci il Padre e ci basta». Gli rispose Gesu: «Da tanto tempo sono con
voi e tu non mi hai conosciuto, Filippo? Chi ha visto me, ha visto il Padre. Come puoi tu dire: “Mostraci
il Padre”? Non credi che io sono nel Padre e il Padre é in me? Le parole che io vi dico, non le dico da
me stesso; ma il Padre, che rimane in me, compie le sue opere.

Credete a me: io sono nel Padre e il Padre é in me. Se non altro, credetelo per le opere stesse.

In verita, in verita jo vi dico: chi crede in me, anch’egli compira le opere che io compio e ne compira
di piti grandi di queste, perché io vado al Padre».

| primi cristiani venivano chiamati “quelli della Via”. E’ un’espressione molto bella, coerente con
I’esistenza concreta di ciascuno di noi: non siamo un concetto, né una formula matematica, ma
siamo una storia, una via che si srotola poco per volta, che si costruisce camminando, che non esiste
prima dei piedi che la tracciano, ma inizia a prendere forma solo camminando, solo attraverso la
fiducia che ci mette in movimento.

Gesu é la Via poiché é la verita di una vita. E la vita reale non é statica, fissa, sempre uguale, ma e
imprevedibile, dinamica, aperta verso il futuro.

Sia Tommaso che Filippo vorrebbero altro: “dacci una soluzione veloce, permettici di avere tutto il
percorso sotto controllo, facci vedere la fotografia del Padre, in modo diretto e veloce, cosi da poter
evitare la fatica del cammino e I'impegno della ricerca”. Ma Gesu non si abbassa a queste richieste,
semplicemente perché sa bene che la nostra vita non si puo giocare in questo modo. Gli affetti
umani, infatti, non si riducono né a calcoli ansiosi tramite cui si pensa di poter conoscere |'altro
controllandolo, né si lasciano piegare ad una immagine fissa e astratta che sostituirebbe una
relazione reale. L'altro, invece, & sempre piu complicato, inafferrabile, perché & una via. E noi,
viceversa, possiamo essere una via per altri, proprio perché solo nel legame fiducioso, e spesso
complicato, ci si rivela gli uni agli altri.

Il cristianesimo € appassionante proprio perché si presenta cosi: nessuna facile consolazione,
nessuna magia semplificatoria, ma I'annuncio di una Via, gia tracciata per te, ma che per nessun
motivo si sostituisce a te e alle tue gambe. Neppure Gesu sa in anticipo la tua storia, la strada che
percorrerai. Lui, in ogni caso, € la Via che non ti fa perdere la direzione, lo stile e il criterio per poter
camminare diritti, ma cid che questo vorra dire per te non & gia scritto su una cartina geografica
precompilata, ma puo essere solo il frutto di una costruzione quotidiana, per la quale Gesu stesso,
ad ogni curva e ad ogni svolta, si stupira e gioira con te.

Tu, in effetti, potrai fare cose anche piu grandi. E guai a chi spegnera sul nascere, per manie di
controllo o per ideologiche diffidenze, cio che di bello e di buono si puo realizzare in te quando
incontri la Via che e Gesu.

C’e qualcosa che puoi tracciare solo tu, per contribuire in modo unico e insostituibile alla creazione
del mondo e all’'umanita dell’'uomo.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 21 maggio — Sesta del Tempo Ordinario (anno A)

A DISPETTO DI DON ABBONDIO

(Gv 14, 15-21)

In quel tempo, Gesli disse ai suoi discepoli: «Se mi amate, osserverete i miei comandamenti; e io preghero
il Padre ed egli vi dara un altro Paraclito perché rimanga con voi per sempre, lo Spirito della verita, che il
mondo non puo ricevere perché non lo vede e non lo conosce. Voi lo conoscete perché egli rimane presso
di voi e sara in voi.

Non vi lascero orfani: verro da voi. Ancora un poco e il mondo non mi vedra piu; voi invece mi vedrete,
perché io vivo e voi vivrete. In quel giorno voi saprete che io sono nel Padre mio e voi in me e io in voi.
Chi accoglie i miei comandamenti e li osserva, questi é colui che mi ama. Chi ama me sara amato dal
Padre mio e anch’io lo amero e mi manifestero a lui».

Nel romanzo “l promessi sposi”, Alessandro Manzoni descrive don Abbondio come colui che “non
era nato con cuor di leone. Non nobile, non ricco, coraggioso ancor meno, si era dunque accorto di
essere, in quella societa, come un vaso di terracotta, costretto a viaggiare in compagnia di molti vasi
di ferro”. Per questo il motto preferito di questo personaggio e€: “uno il coraggio non se lo puo
dare!”.

Certo, essere coraggiosi non € un atteggiamento innato, ma ¢ frutto di allenamento e, al tempo
stesso, di una forza che non dipende soltanto da noi. Un conto, dunque, & gettare la spugna come
fa don Abbondio; un altro conto é rispondere con fiducia a quelle situazioni di vita in cui, anche solo
per un istante, abbiamo compiuto dei passi in avanti, o ci siamo ritrovati ad affrontare e a superare
un ostacolo, o un problema particolarmente difficile. E’ in questi momenti che il coraggio e
riconoscibile come un dono, che non arriva semplicemente da noi, tanto da stupirci addirittura di
noi stessi, ma che non di meno ci coinvolge, fino a diventare una reale disposizione profonda e
interiore.

Fare esperienza dello Spirito & qualcosa di molto simile: Gesu lo promette come dono suo,
chiamandolo avvocato, difensore, colui che fa uscire, che fa esporre, affinché si possa mettere la
propria faccia in cid che si vive, con il rispetto dovuto e, insieme, con la trasparenza di gesti e parole
che questo comporta.

Il suo Spirito e forza di amore, & legame con la comunione stessa di Dio, € fonte inesauribile di un
coraggio che non ha la forma dell’invadenza, né della violenza, ma che & proprio di chi riesce, con
umilta e scioltezza, a mettere davvero se stesso nella ricerca della giustizia, della verita, della cura
per I'altro. E’ la saggezza coraggiosa di chi impara a trovare la parola giusta o 'atteggiamento
adeguato anche nelle situazioni piu difficili, senza smarrirsi, proprio perché non conta
esclusivamente sulle sue forze, ma su cio che incontra come un dono inaspettato ogni volta che si
dispone ad avere fiducia nella vita.

La chiesa delle origini ha riconosciuto in questo coraggio ritrovato, in questo impegno libero e
profetico a favore dell’'umanita del vangelo, il soffio silenzioso e forte dello Spirito del Risorto.
Certo! Il coraggio nessuno se lo puo dare. Ma se per paura ci limitassimo a rimanere con le mani in
mano, senza comprometterci mai fino in fondo, non potremmo percepire la bellezza di un dono
grazie al quale e possibile ricostruire in noi e tra di noi un coraggio all’altezza della nostra umanita.
Anche di qui passa, per il nostro tempo a volte un po’ troppo fiacco e remissivo, una buona
testimonianza cristiana. A dispetto di don Abbondio!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 28 maggio — Ascensione del Signore (anno A)

AVVICINARSI

(Mt 28, 16-20)

In quel tempo, gli undici discepoli andarono in Galilea, sul monte che Gesu aveva loro indicato.
Quando lo videro, si prostrarono. Essi pero dubitarono. Gesu si avvicino e disse loro: «A me é stato
dato ogni potere in cielo e sulla terra. Andate dunque e fate discepoli tutti i popoli, battezzandoli nel
nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, insegnando loro a osservare tutto cio che vi ho
comandato. Ed ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo».

Per vivere l'esperienza della vicinanza ci vuole molta saggezza. Accostarsi all’altro vuol dire
abbattere le difese e la distanza prodotte dall’indifferenza; ma vuole anche dire non appiccicarsi
all’altro, non fondersi con lui, perché si possa creare un libero spazio che permetta scambi di sguardi
e di parole.

Gesu, nel congedarsi dai suoi discepoli, si rivela Signore anche in questo. Non occupa tutta la scena,
non si lascia confondere con un idolo davanti a cui prostrarsi con timore, perché sarebbe un gesto
di lontananza sacrale, ambigua e sospettosa. Ma neppure si lascia confondere con i discepoli,
trasmettendo loro un potere mondano o trattandoli come marionette nelle sue mani. Si sottrae,
invece, al loro sguardo, perché da quel momento in poi il legame con lui passi con chiarezza
attraverso una scelta libera, accesa dal discernimento quotidiano.

Essere vicini e presenti all’altro non significa esserci sempre, dovunque e comunque, in modo
invadente e quasi maniacale. Vuol dire invece acquisire la profonda saggezza di chi sa avvicinarsi
senza imporsi, accostarsi senza sequestrare, superare le distanze senza invadere.

Solo in questo modo ogni partenza e ogni congedo non vengono scambiati per una irrisolvibile
distanza, ma come la condizione per una pil grande e profonda presenza.

Per poter dire “io sono con te fino alla fine”, &€ necessario imparare la difficile arte della vicinanza.
Nessuna prostrazione idolatrica, ma neanche appiccicosi sentimentalismi: un accostamento
delicato, forte, che sa incoraggiare nell’istante in cui non si sostituisce all’altro, ma suscita il suo
cammino generando vita.

Che il “partire” del Signore Gesu consegni alla Chiesa, suo Corpo vivo, e a ciascuno di noi,
I'imperdibile e urgente saggezza di una buona vicinanza, tramite cui Lui stesso si rende
silenziosamente presente nella storia, fino alla fine del mondo.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 4 giugno — Solennita di Pentecoste (anno A)

SOFFIARE

(Gv 20, 19-23)

La sera di quel giorno, il primo della settimana, mentre erano chiuse le porte del luogo dove si
trovavano i discepoli per timore dei Giudei, venne Gesu, stette in mezzo e disse loro: «Pace a voi!».
Detto questo, mostro loro le mani e il fianco. E i discepoli gioirono al vedere il Signore.

Gesu disse loro di nuovo: «Pace a voi! Come il Padre ha mandato me, anche io mando voi». Detto
questo, soffio e disse loro: «Ricevete lo Spirito Santo. A coloro a cui perdonerete i peccati, saranno
perdonati; a coloro a cui non perdonerete, non saranno perdonati».

Il soffio € un tesoro inestimabile. Perché senza I'aria i polmoni non si muovono. Perché ricorda il
gesto di mamma o papa, intenti a soffiare sulla nostra ferita per alleviare il dolore, dicendo:
“Tranquillo che ti passa”. Perché soffiare chiede ai muscoli facciali molto pili lavoro e molta piu forza
di un bicipite che deve sollevare grandi pesi. Perché il soffio dell’amico accanto a te riesci a
distinguerlo da tutti gli altri, e sai bene che non sara mai come quello di chi ti sta con il fiato sul collo
a controllarti, o a usarti per i suoi interessi.

Il soffio € un tesoro inestimabile. Perché ogni volta che devi superare la timidezza e parlare in
pubblico trattieni il fiato, ti fai forza e alla fine tiri il fiato perché ci sei riuscito, hai consegnato
gualcosa di te a qualcun altro. Perché senza il soffio di una brezza leggera ti perderesti la bellezza di
un indescrivibile refrigerio in una giornata di caldo o di duro lavoro. Perché con il soffio della voce
puoi sussurrare un segreto, esprimere un sentimento, che non puo essere accompagnato e sminuito
dal rumore o dalla confusione.

Il soffio & un tesoro inestimabile. Perché & cio che ci ha introdotto nel mondo facendoci piangere,
urlare, invocare ed e cio che viene rilasciato nell’ultimo atto della nostra esistenza come segno di
fiducia, di consegna, di passaggio. Perché il soffio esigera sempre ascolto, non atteggiamento
saccente, chiedera sempre tempo, non fretta, sara sempre una porta aperta verso la vita dell’altro,
per percepirne le passioni, le ferite, i linguaggi nuovi e imprevedibili. Perché il soffio — e questo e
davvero un miracolo —si pud trasformare in musica fischiettata. Perché il soffio fa vivere rendendo
liberi, fa nascere e non trattiene, invia mettendo in cammino. Perché il soffio e il primo dono che
Adamo riceve da Dio, un Dio cosi amante del corpo dell’'uomo e della sua storia da soffiare nelle sue
narici, perché quell’essere di terra possa vivere fino in fondo senza trasformarsi in un angelo, ma
rimanendo uomo.

Quante cose passano tra noi nel gesto corporeo del soffio! Gesu Risorto dona lo Spirito soffiando,
perché non si sostituisce a noi, ma crea le condizioni perché succeda una storia tra lui e noi. Se perdi
la passione per il soffio delle cose umane perderesti anche Dio; e il suo Spirito non avrebbe né voce,
né suono, né colore. E nessuna cerimonia, nessun sacramento, nessun linguaggio religioso o sacrale
te lo potrebbe riconsegnare.

Se Gesu é ripartito da un soffio, allora la Chiesa che nasce dalla Pentecoste non puo che fare
altrettanto: appassionarsi del soffio dell’'umano, con le sue altezze e con le sue drammatiche
bassezze, per riconoscere nella fatica della storia, e mai al di fuori di essa, il soffio inconfondibile
dello Spirito, il cui linguaggio puo tornare a circolare dove meno ce lo aspettiamo, dove forse non
I’'abbiamo neppure mai cercato!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 11 giugno —SS. Trinita (anno A)

IL DIO DELLE PICCOLE COSE

(2Cor 13, 11-13)

Fratelli, siate gioiosi, tendete alla perfezione, fatevi coraggio a vicenda, abbiate gli stessi sentimenti,
vivete in pace e il Dio dell’amore e della pace sara con voi.

Salutatevi a vicenda con il bacio santo. Tutti i santi vi salutano.

La grazia del Signore Gesu Cristo, I'amore di Dio e la comunione dello Spirito Santo siano con tutti
Voi.

Il Dio cristiano € un “Dio capovolto” rispetto all'immaginario comune: non abita le altezze
vertiginose e distanti dei cieli infiniti e delle perfezioni angeliche, ma si lascia ospitare dentro le
piccole cose quotidiane di cui e fatta la vita di tutti gli uomini. Paolo, in tal senso, non ha timore di
riconoscere nella gioia e nella letizia di cuore, nella comunanza dei sentimenti e nel coraggio che
permette di non essere soffocati dal male, il desiderio stesso di Dio che inizia a farsi strada tra gli
uomini.

Se ci pensiamo un istante, sono proprio le piccole cose a costruire una vita intera e sono proprio le
piccole cose a esigere fede, costanza, esercizio quotidiano di profondita umana. Si rischia di essere
molto bravi nei grandi proclami, anche religiosi, ma di perdere come niente la saggezza che sta
dietro ad un saluto sincero, alla ricerca quotidiana di sentimenti comuni che possano farci quasi
miracolosamente camminare nella stessa direzione. Il rischio sempre pilu frequente € quello di farsi
prendere la mano dai rumori assordanti, dimenticando che si assiste al piu grande miracolo quando
gualcuno si fa coraggio a vicenda e insieme affronta un momento difficile della propria vita.

Il Dio Trinita, rivelato dalla storia di Gesu, & relazione, amore, legame, generazione, donazione
esorbitante di vita. Per questo e riconoscibile |a dove gli affetti piu preziosi si costruiscono con fatica,
la dove il fallimento e la divisione, seppure siano motivo di mortificazione di un’esistenza, possono
essere attraversati senza soccombervi. |l Dio Trinita si lascia intravedere la dove qualcuno, nel
silenzio, solleva dal male, opera la pace, tesse con fatica rapporti di comunione, pagando anche di
persona. Il Dio Trinita e li a ridare spessore umano ai piu piccoli gesti di sempre: uno sguardo, un
saluto, un incoraggiamento reciproco.

Lasciamoci reincantare da un Dio cosi! E la Chiesa se lo dovra sempre ricordare, perché non e
scontato per nessuno, neanche per lei. Per esserne testimone a favore di tutti non puo rimanere
distante rispetto ai luoghi in cui tutti viviamo, ma dovra starci dentro con discrezione, senza inutili
trionfalismi, semplicemente perché questo, soltanto questo, ¢ il cuore del Dio cristiano, nella sua
differenza rispetto ad ogni altra sua possibile immagine.

Che possiamo davvero imparare da capo la novita assoluta di questo “Dio capovolto”, sentendone
vibrare la presenza attraverso il coraggio di un saluto, nel fratello che condivide un fallimento, nella
condivisione sincera di sentimenti che, anche solo per una volta, rivelano che all’origine di noi non
sta la solitudine, ma l'incanto di un legame che genera amore. Il Dio Trinita, nelle piccole cose.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 18 giugno —S.S. Corpo e Sangue di Cristo (anno A)

ESISTE SOLO IL “MORDI E FUGGI”?

(Gv 6, 51-58)

In quel tempo, Gesu disse alla folla:

«lo sono il pane vivo, disceso dal cielo. Se uno mangia di questo pane vivra in eterno e il pane che io
daro e la mia carne per la vita del mondo».

Allora i Giudei si misero a discutere aspramente fra loro: «Come puo costui darci la sua carne da
mangiare ?».

Gesu disse loro: «In verita, in verita io vi dico: se non mangiate la carne del Figlio dell’'uomo e non
bevete il suo sangue, non avete in voi la vita. Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue ha la vita
eterna e io lo risuscitero nell’ultimo giorno. Perché la mia carne é vero cibo e il mio sangue vera
bevanda.

Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue rimane in me e io in lui. Come il Padre, che ha la vita,
ha mandato me e io vivo per il Padre, cosi anche colui che mangia me vivra per me. Questo é il pane
disceso dal cielo; non e come quello che mangiarono i padri e morirono. Chi mangia questo pane
vivra in eterno».

Il ritmo frenetico dei nostri giorni rende piu difficile la maturazione del senso umano del mangiare.
Siamo nell’epoca del “mordi e fuggi”: c’e il turismo “mordi e fuggi”, c’€ il cibo “mordi e fuggi” alla
maniera del fast food, ci sono molte relazioni “mordi e fuggi”, come & sempre piu facile ricevere
visite “mordi e fuggi”. Individualismo e consumo di tutte le cose si trasformano in un modo di essere
inconscio, diffuso, normale, quasi che sia impossibile il passaggio dall’io al noi, dal “mordi e fuggi”
al “riconosci, accogli e rimani”!

Invece di avere tempo per sedersi con calma a tavola, ci siingozza per poter fare in fretta e per poter
moltiplicare all’infinito il proprio delirio di onnipotenza.

Eppure Gesu pone come condizione del suo riconoscimento e della sua presenza tra noi la capacita
del mangiare propriamente umano: “chi mangia me vive di me e io e il Padre siamo in lui”.

Sedersi a tavola vuol dire dunque ritrovare il tempo, condividere il cibo, lasciare che il gesto
dell’alimentazione produca incontro, comunione, affabilita, prossimita tra i convitati, reciproca
conversione del cuore e passione per la vita dell’altro che mangia con te. E’ solo cosi che il pane
diventa spirito, segno reale di una vita data, consegnata per amore.

A meno di tanto la carne del Figlio non ci potrebbe raggiungere e I'Eucaristia stessa sarebbe gesto
lontano, freddo, avvilente.

GesU, come sempre, va dritto alla nostra umanita, senza deviare di un millimetro: solo chi ha tempo
di mangiare saggiamente in modo umano e sa curare giorno per giorno questo gesto fondamentale
potra vivere di quel cibo e di quella bevanda. Diversamente, invece di essere il banchetto a cui il
Signore stesso ci invita per stare con noi, I'Eucaristia diventerebbe I'inutile messinscena sacra del
potere sacerdotale, o delle nostre divisioni pit 0 meno nascoste.

Signore Gesu, donaci la saggezza del mangiare umano, perché sia il luogo concreto attraverso cui
possiamo diventare il tuo Corpo. In comunione con tutti gli uomini che vivono di te, anche senza
saperlo.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 25 giugno — 12° del Tempo Ordinario (anno A)

SENZA FARSI TRAVOLGERE

(Mt 10, 26-33)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi apostoli:

«Non abbiate paura degli uomini, poiché nulla vi é di nascosto che non sara svelato né di segreto che
non sara conosciuto. Quello che io vi dico nelle tenebre voi ditelo nella luce, e quello che ascoltate
all’orecchio voi annunciatelo dalle terrazze.

E non abbiate paura di quelli che uccidono il corpo, ma non hanno potere di uccidere I'anima; abbiate
paura piuttosto di colui che ha il potere di far perire nella Geénna e 'anima e il corpo.

Due passeri non si vendono forse per un soldo? Eppure nemmeno uno di essi cadra a terra senza il
volere del Padre vostro. Perfino i capelli del vostro capo sono tutti contati. Non abbiate dunque
paura: voi valete piu di molti passeri!

Percio chiunque mi riconoscera davanti agli uomini, anch’io lo riconoscero davanti al Padre mio che
e nei cieli; chi invece mi rinneghera davanti agli uomini, anch’io lo rinneghero davanti al Padre mio
che é nei cieli».

Ci sono momenti della vita in cui e facile lasciarsi travolgere dai problemi. Le situazioni negative
devono essere affrontate, non possono essere lasciate in sospeso. Tuttavia, per evitare lo
smarrimento e custodire la necessaria lucidita che questo comporta, occorre maturare molta
fiducia, insieme alla saggezza di una sana distanza che non ha nulla da spartire con l'indifferenza,
ma che meglio somiglia alla capacita di attraversare una difficolta senza lasciarsi mangiare.

E’ questa la fiducia che Gesu infonde nei discepoli: non nasconde le difficolta, non fa tabu sulle
incomprensioni, non cancella in modo disonesto I'inevitabilita delle ferite, ma riaccende nei cuori la
consapevolezza di una cura che non lascia al male e alla paura 'ultima parola.

Abbiamo continuamente bisogno di questa saggezza: lasciarsi paralizzare dalla paura non conduce
da nessuna parte, mentre avere il coraggio di annunciare la verita delle cose, fosse anche scomoda,
nella fiducia che prima o poi tutto verra alla luce, rende liberi, sciolti, in grado di ridimensionare un
problema senza sottovalutarlo ingenuamente.

La paura blocca le gambe, produce vertigini, fa trattenere tutto dentro di sé. Viceversa, la fede in un
abbraccio che ti precede non ti fa piu stare nella pelle: parli, danzi, ti muovi, denunci il male senza
lasciarti travolgere da esso, operi per il bene, anche quando la reazione non e positiva. Se gia e
possibile intuire tutto questo guardando i passeri che volano, tu non vali forse molto di piu? Occorre
ricordarlo di continuo, soprattutto quando la vita si fa difficile e la tentazione di farsi travolgere dal
male diventa molto forte.

Sei molto di piu del tuo male, sei molto di piu del tuo errore, siamo molto di piu di tutte quelle
incomprensioni che nascono dalla trasparenza della verita. Dunque vai avanti, non tornare indietro,
in compagnia dei molti che lavorano con te su questa consapevolezza interiore, faticando come te
e imparando, come te, a superare la paura. Vali piu di molti passeri!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 2 luglio — 13° del Tempo Ordinario (anno A)

FUORI DALLO SPECCHIO

(Mt 10, 37-42)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi apostoli:

«Chi ama padre o madre pit di me non é degno di me; chi ama figlio o figlia pit di me non é degno
di me; chi non prende la propria croce e non mi seque, non é degno di me.

Chi avra tenuto per sé la propria vita, la perdera, e chi avra perduto la propria vita per causa mia, la
trovera.

Chi accoglie voi accoglie me, e chi accoglie me accoglie colui che mi ha mandato.

Chi accoglie un profeta perché e un profeta, avra la ricompensa del profeta, e chi accoglie un giusto
perché é un giusto, avra la ricompensa del giusto.

Chi avra dato da bere anche un solo bicchiere d’acqua fresca a uno di questi piccoli perché é un
discepolo, in verita io vi dico: non perdera la sua ricompensa».

Lo specchio non ha pieta. Ti riflette e basta. Non ha storia, non ha tempo, non sopporta i difetti.
Moltiplica la tua immagine all’infinito, cancellando poco per volta la presenza degli altri. Riflette
immagini virtuali, non palpabili; fredde, non vive.

Lo specchio € un paradosso: serve per “farsi belli”, ma a forza di usarlo ti fa pensare di essere
continuamente brutto. E’ cio di cui ha bisogno il narcisismo: non la realta in carne e ossa, ma idoli
che illudano di potersi mettere al riparo dalla vita.

Questa tentazione & antica quanto 'uomo e Gesu vi esce partendo da un gesto semplice, cosi poco
rumoroso da essere quasi dimenticato: dare un bicchiere di acqua fresca. Non appena tilasci toccare
dalla realta incrociando il desiderio dell’altro, sei subito fuori dallo specchio e inizi a vivere davvero.
Ti accorgi che anche i parenti stretti o gli amici piu fidati possono diventare un idolo se li tratti come
il puro riflesso della tua immagine. Inizi a provare sulla tua pelle che “perdere la propria vita per
ritrovarla” non & uno strano slogan masochistico, o il triste appello proveniente da una religiosita
alienante, ma é il segreto per una vita realmente umana, riconoscibile nella vita stessa.

E se, infrangendo lo specchio, entri dentro la catena di ospitalita e di accoglienza, di cura e di affetto
umano, anche solo attraverso la concretezza di un bicchiere di acqua offerto all’altro, non torni piu
indietro, perché sei libero, perché tocchi I'origine buona di tutte le cose.

Abbiamo un immenso bisogno, per noi e per i nostri figli, di rompere lo specchio. Che cosa € un po’
di acqua data a chi & vicino a te? Quasi nulla. Eppure pud addirittura iniziare a guarirti
dall’autocentramento, perché ti possa aprire al mondo. E vivere da uomo.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 9 luglio — 14° del Tempo Ordinario (anno A)

IL GIOGO DELLA FIDUCIA

(Mt 11, 25-30)

In quel tempo Gesu disse:

«Ti rendo lode, Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai nascosto queste cose ai sapienti e ai
dotti e le hai rivelate ai piccoli. Si, o Padre, perché cosi hai deciso nella tua benevolenza. Tutto é stato
dato a me dal Padre mio; nessuno conosce il Figlio se non il Padre, e nessuno conosce il Padre se non
il Figlio e colui al quale il Figlio vorra rivelarlo.

Venite a me, voi tutti che siete stanchi e oppressi, e io vi daro ristoro. Prendete il mio giogo sopra di
voi e imparate da me, che sono mite e umile di cuore, e troverete ristoro per la vostra vita. Il mio
giogo infatti é dolce e il mio peso leggero»

“Prendete il mio giogo sopra di voi”. Se pensiamo al giogo come un peso inutile e insopportabile,
qguesta frase non sembra essere per nulla promettente. Ma se restiamo fino in fondo dentro
I'immagine che Gesu descrive perché sicuramente I’ha vista camminando per le campagne
palestinesi, le cose cambiano.

Mettiti per un attimo al posto dei buoi che tirano I'aratro e scopri che il giogo non ti permette di
guardare indietro, ma soltanto davanti a te. Non solo, ma il frutto del traino si svolge alle tue spalle,
non sotto lo sguardo dominatore dei tuoi occhi. Ti muovi guardando davanti e fidandoti; il terreno,
anche se non lo vedi, comincia poco per volta ad essere dissodato. Non & cosa tua, non & oggetto di
dominio da tenere gelosamente per sé.

E’ molto bella, dunque, questa immagine, dolce e liberante come un po’ di aria fresca in queste
giornate cosi afose, perché guarisce gli occhi dalla mania del controllo, dall’ansia da prestazione. Se
vuoi imparare a vivere, rinuncia a voler controllare tutto e a tutti i costi, lascia da parte lo sguardo
calcolatore che presume di poter seguire ogni cosa in diretta. Se fai cosi avrai sempre dei motivi per
scoraggiarti, per non essere soddisfatto, per gettare la spugna. Uno sguardo del genere & invivibile,
oltre che disumano.

Se tu invece decidi liberamente di prendere su di te il giogo di Gesu, mite e umile di cuore, i tuoi
occhi si abitueranno poco per volta allo sguardo della fiducia: cio che avviene dietro di te non sara
mai del tutto controllabile, ma proprio per questo sarai in grado di gioire per il buon frutto del lavoro
dell’'uomo che scorgerai dove meno te lo aspetti! Perché |'aratro si € mosso, anche senza vederlo in
diretta, grazie al coraggio quotidiano della fiducia.

Chi poteva pensare che proprio i piccoli e gli ultimi accogliessero con riconoscenza il lieto annuncio
del Regno? Nessuno. E fino a quel momento, forse, neanche Gesu. Per questo egli esulta fin dentro
le viscere pill nascoste del suo cuore.

E’ il giogo della fiducia che fa muovere il mondo. E alle tue spalle qualcosa succede. Te ne accorgerai
soltanto, in modo saggio e sufficientemente obiettivo, se rinuncerai una volta per sempre a voltarti
indietro con l'inutile ansia di voler controllare tutto.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 16 luglio — 15° del Tempo Ordinario (anno A)

FERITE CHE FANNO NASCERE

(Mt 13, 1-23)

Quel giorno Gesu usci di casa e sedette in riva al mare. Si raduno attorno a lui tanta folla che egli
sali su una barca e si mise a sedere, mentre tutta la folla stava sulla spiaggia.

Egli parlo loro di molte cose con parabole. E disse: «Ecco, il seminatore usci a seminare. Mentre
seminava, una parte cadde lungo la strada; vennero gli uccelli e la mangiarono. Un’altra parte
cadde sul terreno sassoso, dove non c’era molta terra; germoglio subito, perché il terreno non era
profondo, ma quando spunto il sole fu bruciata e, non avendo radici, secco. Un’altra parte cadde
sui rovi, e i rovi crebbero e la soffocarono. Un’altra parte cadde sul terreno buono e diede frutto: il
cento, il sessanta, il trenta per uno. Chi ha orecchi, ascolti».

Gli si avvicinarono allora i discepoli e gli dissero: «Perché a loro parli con parabole?». Egli rispose
loro: «Perché a voi é dato conoscere i misteri del regno dei cieli, ma a loro non é dato. Infatti a colui
che ha, verra dato e sara nell’abbondanza; ma a colui che non ha, sara tolto anche quello che ha.
Per questo a loro parlo con parabole: perché guardando non vedono, udendo non ascoltano e non
comprendono.

Cosi si compie per loro la profezia di Isaia che dice:

“Udrete, si, ma non comprenderete,

guarderete, si, ma non vedrete.

Perché il cuore di questo popolo é diventato insensibile,

sono diventati duri di orecchi

e hanno chiuso gli occhi,

perché non vedano con gli occhi,

non ascoltino con gli orecchi

e non comprendano con il cuore

e non si convertano e jo li guarisca!”.

Beati invece i vostri occhi perché vedono e i vostri orecchi perché ascoltano. In verita io vi dico:
molti profeti e molti giusti hanno desiderato vedere cio che voi guardate, ma non lo videro, e
ascoltare cio che voi ascoltate, ma non lo ascoltarono!

Voi dunque ascoltate la parabola del seminatore. Ogni volta che uno ascolta la parola del Regno e
non la comprende, viene il Maligno e ruba cio che é stato seminato nel suo cuore: questo é il seme
seminato lungo la strada. Quello che é stato seminato sul terreno sassoso é colui che ascolta la
Parola e I'accoglie subito con gioia, ma non ha in sé radici ed é incostante, sicché, appena giunge
una tribolazione o una persecuzione a causa della Parola, egli subito viene meno. Quello seminato
tra i rovi é colui che ascolta la Parola, ma la preoccupazione del mondo e la seduzione della
ricchezza soffocano la Parola ed essa non da frutto. Quello seminato sul terreno buono é colui che
ascolta la Parola e la comprende; questi da frutto e produce il cento, il sessanta, il trenta per uno».

La vita, per moltiplicarsi, ha bisogno di rotture, di ferite “buone”, di fessure che si aprono. |l seme,
per germogliare, spinge fuori, buca la terra, combatte con i sassi, con le spine, con la siccita, con il
pericolo dei parassiti. Questa ¢ la vita reale!

Per nascere e rinascere, dunque, & necessario esporsi, muoversi, lasciarsi coinvolgere.
L'insensibilita, al contrario, € la radice nascosta di ogni chiusura, & I'inizio dell’indifferenza; provoca
una reciproca estraneita con il retrogusto amaro di solitudine e di violenza non dichiarata.
Neanche Dio si puo sostituire alla durezza dei cuori insensibili, a orecchie che non vogliono udire e
a occhi che si ostinano a non vedere. Eppure la parabola che esce dalla bocca di Gesu inizia a



scavare, fa il suo corso, ci lavora dentro e fa venire alla luce il terreno buono che noi siamo,
destinato a portare frutto in abbondanza.

C’é bisogno di una scossa, di una sana ferita che risvegli i sensi, che ci salvi dal comodo torpore
dell’accidia. E Gesu lo sa bene. Per questo si arrabbia, alza il tono della voce, denuncia una
situazione scandalosa di chiusura, un’incapacita di ascolto che non porta da nessuna parte. Lo fa,
pero, con il suo stile unico, inconfondibile, da vero Signore: non si limita ad andarsene altrove
fuggendo I'ostacolo, ma neppure si lascia mangiare dall’'incomprensione dei suoi interlocutori,
magari per paura di offenderli. Con estrema liberta interviene, risvegliando le coscienze e
lasciando che sia la parabola a produrre i suoi frutti. Tutti si sentono interpellati, nessuno puo
rimanere indifferente e alla fine ciascuno, che lo accolga o no, & raggiunto da un appello che
responsabilizza, non da un comando che siimpone o da un giudizio che esclude.

Chi ascolta lo fara per consapevolezza, non certo per imposizione; chi vi resiste non potra dire di
essere stato escluso o mandato via in modo arbitrario. In gioco, qui, c’é la liberta, soltanto la
liberta chiamata a decidersi e a fidarsi!

Nell’epoca del “politicamente corretto” succede che, per non ferirsi a vicenda, non ci si pronunci
mai sulla verita delle cose, salvo poi essere costretti, con evidente schizofrenia, a moltiplicare
sanzioni e regolette in ogni dove. Gesu non & “politicamente corretto”, perché crede nella ferita
buona del confronto e della schiettezza, necessaria per far germogliare il seme, ma non & mai
“umanamente scorretto”, perché la parabola muove, mette in crisi, senza tuttavia sostituirsi alla
liberta dell’altro, fosse anche per una buona causa.

Basterebbe lasciarsi “ferire” un po’ di piu con saggia umilta per essere meno insensibili, riscoprire
il terreno buono che possiamo diventare e cominciare a portare frutto.

Solo la ferita rende vivi e si trasforma in promessa per una vita che lotta ogni giorno per nascere e
rinascere ancora, anche tra le spine e in mezzo alla durezza dei sassi.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica

Domenica 23 luglio — 16° del Tempo Ordinario (anno A)

ESERCIZI QUOTIDIANI DI PAZIENZA
(Mt 13, 24-43)

In quel tempo, Gesu espose alla folla un’altra parabola, dicendo: «Il regno dei cieli é simile a un uomo che ha
seminato del buon seme nel suo campo. Ma, mentre tutti dormivano, venne il suo nemico, semino della
zizzania in mezzo al grano e se ne ando. Quando poi lo stelo crebbe e fece frutto, spunto anche la zizzania.
Allora i servi andarono dal padrone di casa e gli dissero: “Signore, non hai seminato del buon seme nel tuo
campo? Da dove viene la zizzania?”. Ed egli rispose loro: “Un nemico ha fatto questo!”. E i servi gli dissero:
“Vuoi che andiamo a raccoglierla?”. “No, rispose, perché non succeda che, raccogliendo la zizzania, con essa
sradichiate anche il grano. Lasciate che I’'una e I’altro crescano insieme fino alla mietitura e al momento della
mietitura dird ai mietitori: Raccogliete prima la zizzania e legatela in fasci per bruciarla; il grano invece
riponételo nel mio granaio”».

Espose loro un’altra parabola, dicendo: «Il regno dei cieli é simile a un granello di senape, che un uomo prese
e semino nel suo campo. Esso é il pit piccolo di tutti i semi ma, una volta cresciuto, é piu grande delle altre
piante dell’orto e diventa un albero, tanto che gli uccelli del cielo vengono a fare il nido fra i suoi rami».

Disse loro un’altra parabola: «Il regno dei cieli & simile al lievito, che una donna prese e mescolo in tre misure
di farina, finché non fu tutta lievitata».

Tutte queste cose Gesu disse alle folle con parabole e non parlava ad esse se non con parabole, perché si
compisse cio che era stato detto per mezzo del profeta: «Apriro la mia bocca con parabole, proclamero cose
nascoste fin dalla fondazione del mondo». Poi congedo la folla ed entro in casa; i suoi discepoli gli si
avvicinarono per dirgli: «Spiegaci la parabola della zizzania nel campo». Ed egli rispose: «Colui che semina il
buon seme é il Figlio dell’'uomo. Il campo é il mondo e il seme buono sono i figli del Regno. La zizzania sono i
figli del Maligno e il nemico che I’ha seminata é il diavolo. La mietitura é la fine del mondo e i mietitori sono
gli angeli. Come dunque si raccoglie la zizzania e la si brucia nel fuoco, cosi avverra alla fine del mondo. Il
Figlio dell’'uomo mandera i suoi angeli, i quali raccoglieranno dal suo regno tutti gli scandali e tutti quelli che
commettono iniquita e li getteranno nella fornace ardente, dove sara pianto e stridore di denti. Allora i giusti
splenderanno come il sole nel regno del Padre loro. Chi ha orecchi, ascolti!».

“La pazienza ha un limite!”, diciamo spesso tra noi. In certe situazioni € pil che comprensibile, salvo
pero far scendere a tal punto la misura di quel limite da non avere piu pazienza per nulla. Il minimo
male non lo si sopporta pil e bisogna subito riempirsi di calmanti. Il caldo afoso deve essere
immediatamente combattuto con i condizionatori a pieno regime. L'inevitabile attesa per una coda
allo sportello si trasforma in un dramma irreversibile.

E cosi, a poco a poco, diventa quasi automatico che anche lo sbaglio del fratello risulti
insopportabile e non perdonabile. Basta una piccola incomprensione, una normale discordanza di
idee e tutto sembra cadere: non c’é tempo, né pazienza per la riconciliazione, per la ricostruzione
lenta e complessa di un legame. Immaginarsi un po’: se non abbiamo piu pazienza per qualche
minuto di coda in auto, o per un piccolo male di modesta entita, come riusciremo a intrecciare
ancora affetti degni dell’'uomo? Quelli — dico — che hanno bisogno di una enorme pazienza e di una
vera e propria saggezza che passa attraverso il tempo lungo e disteso della comprensione reciproca,
della ferita risanata, del perdono faticosamente accordato e ricevuto?



La parabola della zizzania e del buon grano apre uno squarcio sulla pazienza di Dio, che non toglie
via la zizzania con violenza e senza pieta, ma lascia che il tempo riveli cio che inesorabilmente e erba
cattiva e cio che é frutto buono. Noi non siamo cosi; rischiamo di essere tremendamente spietati,
impazienti di fare giustizia, senza metterci nei panni dell’altro e senza ricordare che nessuno di noi
e solo zizzania, o solo grano buono.

Abbiamo davvero bisogno di questa saggia e umana pazienza, che non significa per nulla scendere
a compromessi con il male, ma riconoscere che la zizzania, presente dentro e fuori di noi, non ha
piu scampo quando entriamo, qui ed ora, nella logica della riconciliazione. Diversamente ci sarebbe
solo posto per un mondo spietato, che magari per zelo cerca di fare giustizia il piu presto possibile,
senza tuttavia rendersi conto che in tal modo provocherebbe ancora piu violenza e proliferazione
dell’erba cattiva.

Lasciamoci reincantare da questa logica di Dio. Ricominciamo dal granello di senape, o dal piccolo
pugno di lievito, vale a dire dall’esercizio quotidiano della pazienza, quando siamo in coda, quando
abbiamo a che fare con un male da sopportare, quando ci stiamo impegnando a ricostruire
un’amicizia o una relazione. Sono piccoli esercizi di pazienza quotidiana, che ci allenano a non
diventare spietati e senza misericordia con noi stessi e con gli altri. Questa e la vera giustizia a cui &
necessario riconvertirsi tutti i giorni.

Gesu ha ragione, anche se tutto subito saremmo portati a contestarlo. Poi basta riflettere su come
la vita quotidiana si svolge e ti rendi conto che solo questo stile ci rende umani. Solo la pazienza di
Dio e la saggezza di chi diventa paziente ci salvera.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 30 luglio — 17° del Tempo Ordinario (anno A)

APPASSIONARSI

(Mt 13, 44-52)

In quel tempo Gesu disse ai suoi discepoli:

«Il regno dei cieli é simile a un tesoro nascosto nel campo; un uomo lo trova e lo nasconde; poi va, pieno
di gioia, vende tutti i suoi averi e compra quel campo.

Il regno dei cieli é simile anche a un mercante che va in cerca di perle preziose; trovata una perla di
grande valore, va, vende tutti i suoi averi e la compra.

Ancora, il regno dei cieli é simile a una rete gettata nel mare, che raccoglie ogni genere di pesci. Quando
é piena, i pescatori la tirano a riva, si mettono a sedere, raccolgono i pesci buoni nei canestri e buttano
via i cattivi. Cosi sara alla fine del mondo. Verranno gli angeli e separeranno i cattivi dai buoni e li
getteranno nella fornace ardente, dove sara pianto e stridore di denti.

Avete compreso tutte queste cose?». Gli risposero: «Si». Ed egli disse loro: «Per questo ogni scriba,
divenuto discepolo del regno dei cieli, é simile a un padrone di casa che estrae dal suo tesoro cose nuove
e cose antiche».

Avere passione per qualcosa: € ancora possibile? La logica commerciale che respiriamo, insieme alla
legge del consumismo che subiamo, sembra moltiplicare bisogni da soddisfare piuttosto che
passioni durature da coltivare.

Eppure il vangelo & da sempre questione di passione: non € un peso da sopportare, non € un vago
precetto da osservare, ma un tesoro prezioso che fa brillare gli occhi, che mette in movimento, che
accende il lavoro di libero discernimento sulla propria vita.

E di fronte a cio che ti appassiona sei disposto a riorganizzare tutto il resto, a riordinare la tua vita,
il tuo tempo, il tuo lavoro, attorno a quella passione che impari a coltivare con saggezza tutti i giorni,
non come un fuoco di paglia, ma come la ragione di un’intera esistenza.

Non viviamo di fredda razionalita e neppure di un generico sentimentalismo, ma di ragionevoli
passioni, alle quali il vangelo & in grado di dare parola, forma e direzione, a patto che tu sia pronto
a coinvolgerti, a non lasciarti scivolare addosso ogni cosa senza cambiare mai, perché appassionarsi
non é sinonimo di egoistica tranquillita, ma significa gioire, soffrire e saper piangere, insistere con
testardaggine su cio che vale e imparare da cio che si vive a diventare saggi. Vuol dire avere il senso
del tempo, per trarre cose nuove dalle antiche e fare della memoria del passato un impegno creativo
per il futuro.

Appassionarsi, in poche parole, € il contrario della tiepidezza, della passivita accidiosa, mentre
significa prendere posizione, passare al setaccio la rete quotidiana della vita, sudare e arrabbiarsi,
fare festa e condividere con altri il tesoro scoperto e la perla trovata.

I mondo e grigio e inospitale senza passioni durature e non sarebbe possibile costruire insieme un
futuro senza un cuore saggio e appassionato che raccolga i nostri intenti verso una direzione
comune.

Mai come oggi, tra consumo dei sentimenti e affetti simili a contratti a termine, & compito della
testimonianza cristiana contribuire all'umanita dell’'uomo coltivando la ragionevole saggezza che si
manifesta nel coraggio di appassionarsi a cid che merita fiducia, per uscire da quel diffuso grigiore
apatico che a lungo andare ci renderebbe consumatori sterili e disumani.

Non lasciamoci rubare la passione per un tesoro che possiamo aver trovato per caso, come il
contadino che vi si imbatte lavorando il campo, o che da tanto tempo stiamo cercando come
succede per il cercatore di perle preziose.

Ci si puo ancora appassionare? Il vangelo dice di si. Sempre!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica (un po' in anticipo)
Domenica 6 agosto — Festa della Trasfigurazione (anno A)

LA SAPIENZA DEI SOGNI

(Mt 17, 1-9)

In quel tempo, Gesl prese con sé Pietro, Giacomo e Giovanni suo fratello e li condusse in disparte, su un
alto monte. E fu trasfigurato davanti a loro: il suo volto brillo come il sole e le sue vesti divennero candide
come la luce. Ed ecco apparvero loro Mose ed Elia, che conversavano con lui.

Prendendo la parola, Pietro disse a Gesu: «Signore, & bello per noi essere qui! Se vuoi, faro qui tre
capanne, una per te, una per Mosé e una per Elia». Egli stava ancora parlando, quando una nube
luminosa li copri con la sua ombra. Ed ecco una voce dalla nube che diceva: «Questi é il Figlio mio,
I’'amato: in lui ho posto il mio compiacimento. Ascoltatelo».

All’'udire cio, i discepoli caddero con la faccia a terra e furono presi da grande timore. Ma Gesu si avvicino,
li tocco e disse: «Alzatevi e non temete». Alzando gli occhi non videro nessuno, se non Gesu solo.
Mentre scendevano dal monte, Gest ordino loro: «Non parlate a nessuno di questa visione, prima che il
Figlio dell’'uomo non sia risorto dai morti».

Sognare & un’esperienza umana fondamentale, non riducibile ad un puro funzionamento biologico.
Il sogno non si inventa nulla, perché riprende cio che si sta vivendo, ma del vissuto manifesta la
profondita, le zone d’ombra, i significati pilu nascosti, aiutando l'interpretazione del presente e
I'apertura verso il futuro. Nel sogno é difficile distinguere cio che ci viene incontro in modo gratuito
e cio che é il lavoro creativo della nostra mente, perché le cose stanno rigorosamente insieme: tutto
ci sfugge, eppure tutto ci riguarda e ci coinvolge.

Non a caso si sogna quando si dorme, o comunque in situazioni simili al sonno, quando cioé non si
controlla nulla, ma ci si affida totalmente al torpore. E’ in quel momento che la profondita della vita
viene fuori senza schermi, forse nella sua verita piu trasparente, spesso inconfessabile o ignota
anche a noi stessi.

I sogni, dunque, ci dicono che non raggiungiamo il senso pieno delle cose quando siamo lucidi, freddi
e calcolatori, ma quando impariamo a fidarci della saggezza che emerge nel dormiveglia, nel sonno,
nello sguardo che vede meglio proprio perché sta nella penombra e non nella luce accecante, che
in realta non rivela nulla, ma rischia di nascondere tutto.

L’episodio della Trasfigurazione pud essere molto simile a cid che avviene nel sonno. | discepoli sono
cosi toccati nel profondo dalla presenza del Signore da non riuscire quasi pit a seguirlo se non ci
fosse una ripresa, nel dormiveglia, di cid che sta accadendo nella loro vita dal giorno in cui furono
chiamati da lui sulle rive del lago.

| loro occhi sono avvolti da una nube, gesto di cura divina a favore di uno sguardo che sia difeso da
una luce troppo accecante. E’ un’esperienza di bellezza quella dei discepoli, non certo priva di un
tratto drammatico, misto a timore e incomprensione. Eppure & quel sogno che, mettendo insieme
le Scritture (Mose) e i profeti (Elia) con il Maestro incontrato sulla spiaggia, suscita fiducia in Pietro
e nei suoi compagni. Si ricorderanno di quell’intuizione, di quel faticoso lavoro di discernimento,
quando si trattera di confrontarsi con la cruda realta della crocifissione.

Abbiamo bisogno della sapienza dei sogni, piccole grandi fessure che lasciano passare, per chi si fida,
il senso profondo delle esperienze piu ovvie e quotidiane della nostra vita. Senza sogni, buona parte
del nostro vissuto ci scivolerebbe via come se niente fosse. Grazie ai sogni, anche il piu piccolo
dettaglio puo diventare un incontro inatteso con cio che rimette in piedi, come una grazia, la nostra
fiducia.

Proprio cosi puo accadere a ciascuno di noi, esattamente come accadde quel giorno, sul monte, per
i discepoli di Gesu.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 13 agosto — 19° del Tempo Ordinario (anno A)

LA SOLITUDINE DI GESU’

(Mt 14, 22-33)

[Dopo che la folla ebbe mangiato], subito Gesu costrinse i discepoli a salire sulla barca e a precederlo
sull’altra riva, finché non avesse congedato la folla. Congedata la folla, sali sul monte, in disparte, a
pregare. Venuta la sera, egli se ne stava lasst, da solo.

La barca intanto distava gia molte miglia da terra ed era agitata dalle onde: il vento infatti era
contrario. Sul finire della notte egli ando verso di loro camminando sul mare. Vedendolo camminare
sul mare, i discepoli furono sconvolti e dissero: «E un fantasma!» e gridarono dalla paura. Ma subito
Gesu parlo loro dicendo: «Coraggio, sono io, non abbiate paura!».

Pietro allora gli rispose: «Signore, se sei tu, comandami di venire verso di te sulle acque». Ed egli
disse: «Vienil». Pietro scese dalla barca, si mise a camminare sulle acque e ando verso Gesu. Ma,
vedendo che il vento era forte, s‘impauri e, cominciando ad affondare, grido: «Signore, salvami!». E
subito Gesu tese la mano, lo afferro e gli disse: «Uomo di poca fede, perché hai dubitato?».

Appena saliti sulla barca, il vento cesso. Quelli che erano sulla barca si prostrarono davanti a lui,
dicendo: «Davvero tu sei Figlio di Dio!».

La solitudine, oggi, ha uno strano destino. Da un lato viene identificata con qualcosa di negativo: se
non sei sempre sulla cresta dell’'onda, in mezzo agli altri, in pasto a tutti e a mille rumorose attivita,
non sei nessuno, o sei ritenuto immediatamente un disadattato. Dall’altra, pero, viene cercata come
atteggiamento alla moda, oppure come riparo disperato da una fatica del vivere che non si riesce
piu a sostenere.

Gesu attraversa piu volte la solitudine, non certo come fuga dal mondo, o per riempirla da capo di
inutili rumori o di sfrenate attivita, ma come luogo di rivelazione e di ascolto, come spazio per
ristabilire rapporti pienamente umani, non soffocanti.

In questo caso si ritira in disparte, solo, sul monte, dopo I'episodio della moltiplicazione dei pani,
forse perché intuisce di essere stato frainteso, di essere stato scambiato per un idolo da adorare,
per un mago da sfruttare. E’ la tentazione che lui stesso aveva subito nel deserto: fai magie, renditi
potente e tutti ti adoreranno!

Solo un sano allontanamento permette di vincere una seduzione cosi disumana, ricreando le
condizioni per la rinascita di relazioni libere, non idolatriche o schiavizzanti. Per questo, con forte
delicatezza, lui stesso costringe i discepoli ad attraversare il mare, a non rimanere li con lui. E i
problemi fino ad ora nell’'ombra vengono a galla: la vera tempesta, il vero vento impetuoso ¢ il
fraintendimento che si nasconde nel cuore di Pietro e dei suoi compagni. Come avrebbero voluto
trovare nel loro Maestro un facile approdo che li sollevasse dal rischio del viaggio, una madre
chioccia e un padre debole che li trattenessero sotto le proprie ali!

GesU non sta a questo gioco, perché ne coglie tutta la logica mortificante e disonesta. Il suo sottrarsi
rivela che per nascere e necessario partire, fidarsi, non essere sempre sulla cresta dell’onda, ma
sperimentare I'acqua fredda che ti tocca la pelle mentre rischi di affondare, imparare giorno per
giorno a spogliarsi della propria presunta onnipotenza per acquistare la saggezza nel saper chiedere
aiuto.

Dunque, la solitudine di Gesu non & fuga dal mondo, anzi: mette in movimento tutte le relazioni e
le rimescola, perché sia chiaro che il vangelo non & un facile contentino spirituale, I'allucinazione di
un anonimo fantasma galleggiante sulle acque, frutto delle nostre paure, ma la promessa concreta
che il mare faticoso della vita puo essere attraversato, nella fiducia e nella libera consapevolezza
che c’@ una mano in carne e ossa che ti afferra e si prende cura di te.



Gesu e il Signore proprio per questo. In lui non si trova alcun inganno illusionistico, nessun
paternalismo, nessun viscidume sentimentalistico, ma soltanto la saggia solitudine di chi lascia
andare senza abbandonare, di chi accompagna senza sequestrare, di chi afferra coloro che stanno
affondando senza renderli nuovamente schiavi e sottomessi.

Per fare questo, le relazioni umane hanno bisogno di una solitudine che torni ad essere esperienza
di rivelazione, condizione di affetti non soffocanti, ma liberanti. Di una solitudine, in realta, piena di
presenza, non certo di vuota disperazione.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 20 agosto — 20° del Tempo Ordinario (anno A)

DIALOGHI CHE SORPRENDONO

(Mt 15, 21-28)

In quel tempo, partito di la, Gesu si ritiro verso la zona di Tiro e di Sidone. Ed ecco una donna
Cananéa, che veniva da quella regione, si mise a gridare: «Pieta di me, Signore, figlio di Davide! Mia
figlia & molto tormentata da un demonio». Ma egli non le rivolse neppure una parola.

Allora i suoi discepoli gli si avvicinarono e lo implorarono: «Esaudiscila, perché ci viene dietro
gridando!». Egli rispose: «Non sono stato mandato se non alle pecore perdute della casa d’Israele».
Ma quella si avvicino e si prostro dinanzi a lui, dicendo: «Signore, aiutami!». Ed egli rispose: «Non e
bene prendere il pane dei figli e gettarlo ai cagnolini». «E vero, Signore — disse la donna —, eppure i
cagnolini mangiano le briciole che cadono dalla tavola dei loro padroni».

Allora Gesu le replico: «Donna, grande é la tua fede! Avvenga per te come desideri». E da
quell’istante sua figlia fu guarita.

Qual e lo stile che connota il credente in Gesu? Qual € il senso della sua testimonianza nella cultura
dioggi? L'incontro tra Gesu e la donna cananea, dunque straniera agli occhi di un israelita, ciistruisce
proprio su questo tema. Il Figlio di Dio si dispone ad imparare da quel dialogo a riconoscere I'azione
dello Spirito anche al di la dei confini di Israele.

Per lo stesso Gesu |'apertura dialogica e |'ospitalita dello straniero, bisognose di tenace passione e
di lungimirante saggezza, sono la strada obbligata per il riconoscimento di Dio e per I'accadere della
fede. “Donna, grande & la tua fede! Avvenga per te come desideri”. Appunto: “per te”, attraverso di
te e tramite questo dialogo tra di noi lo Spirito agisce e Dio € presente.

E’ un dialogo difficile, un confronto acceso, in cui non ci si comprende subito; € un incontro che deve
essere macinato e attraversato, sospeso tra intese inaspettate e improvvise distanze; € una
relazione che non pud seguire la logica troppo ristretta del risultato immediato e del tornaconto
personale. Eppure non c’e altra via, né per Gesu, né per i rapporti tra di noi: solo cosi si realizza nel
guotidiano il regno del Padre che ¢ nei cieli.

Se dunque questo ¢ il nostro Dio, allora non ci si pud dimenticare che 'unico segno attorno a cui
oggi la testimonianza del discepolo di Gesu diventa profetica & I'apertura ospitale all’altro, secondo
I"'unica forza della prossimita accogliente. E’ cio che il Cristianesimo custodisce in sé fin dall’inizio, &
cid che la Chiesa ha saputo fare nei millenni passati quando, come Gesu, ha dato del suo meglio
lasciandosi provocare senza paura dai cambiamenti della storia, riscoprendo I'ossigeno dialogante
della sua fede. Ha dato il meglio di sé ogni volta che, per questo, ha pagato di persona, senza temere
di rinunciare ad alleanze di potere e di prestigio.

Tuttavia, in ogni epoca della storia ce ne possiamo dimenticare, come se nulla fosse, ritornando ad
arroccarci senza respiro su noi stessi. La nostra Europa non si salvera certo alzando muri e tornando
a litigiosi particolarismi. Comincera invece a ritrovare fiato, a dare il suo prezioso contributo
culturale, se avverra anche per lei, ad iniziare dagli atteggiamenti piu quotidiani fino alle piu grandi
istituzioni, I'esperienza dello stupore liberante di Gesu di fronte all'invocazione della donna
cananea.

Possiamo realizzare una societa decisamente migliore per le generazioni che verranno. Il
Cristianesimo, rispolverato nella sua luce originaria, € li pronto, con tutte le carte in regola, per un
compito cosi affascinante. Attende solo che qualcuno vi si appassioni con tutto se stesso, forse per
la prima volta. Il muro contro muro lasciamolo ad altri!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 27 agosto — 21° del Tempo Ordinario (anno A)

L’AUTORITA’ NELLA CHIESA

(Mt 16, 13-20)

In quel tempo, Gesdu, giunto nella regione di Cesaréa di Filippo, domando ai suoi discepoli: «La gente, chi
dice che sia il Figlio dell’'uomo?». Risposero: «Alcuni dicono Giovanni il Battista, altri Elia, altri Geremia o
qualcuno dei profeti».

Disse loro: «Ma voi, chi dite che io sia?». Rispose Simon Pietro: «Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente».
E Gesu gli disse: «Beato sei tu, Simone, figlio di Giona, perché né carne né sangue te lo hanno rivelato,
ma il Padre mio che é nei cieli. E io a te dico: tu sei Pietro e su questa pietra edificherd la mia Chiesa e le
potenze degliinferi non prevarranno su di essa. A te daro le chiavi del regno dei cieli: tutto cio che legherai
sulla terra sara legato nei cieli, e tutto cio che scioglierai sulla terra sara sciolto nei cieli».

Allora ordino ai discepoli di non dire ad alcuno che egli era il Cristo.

Il tema dell’autorita non gode attualmente di buona simpatia. Da un lato ci siamo emancipati dalla
passata forma autoritaria e paternalistica del potere; dall’altra, pero, non abbiamo ancora generato
un modo di vivere l'autorevolezza e la responsabilita in modo adeguato, accorgendoci che senza di
esse non e possibile edificare una citta comune.

La fede cristiana puo entrare in questo dibattito in senso costruttivo, non appena la chiesa ha il
coraggio di spogliarsi di quelle declinazioni del potere che nulla hanno a che fare con la sua sorgente
evangelica, perritrovare in Gesu il criterio di discernimento del buon esercizio dell’autorita a favore
di tutti.

Il testo biblico del cosiddetto “primato di Pietro”, tiene insieme tre elementi consegnati dallo stesso
Gesu al primo degli apostoli, come rivelazione del senso originario del potere nella chiesa di ogni
tempo e di ogni luogo.

Il primo tratto che legittima I'autorita € la consapevolezza di un potere che non ci si procura da sé,
ma viene sempre dato da un altro. E’ il riconoscimento di una verita e di una giustizia che precedono
ed eccedono di continuo chi vi si pone al servizio, evitando che ogni forma di potere si trasformi in
dominio violento e arbitrario. Nel caso della chiesa & la confessione di fede per la quale essa si
riconosce inutile senza il suo riferimento centrale a Gesu e al suo vangelo.

Il secondo tratto e la forma condivisa dell’autorita: non esiste I'uomo solo al comando, poiché Pietro
e il destinatario, fin dall’inizio, di un compito che riguarda una chiesa intera, non un singolo battitore
libero. Nel caso della comunita cristiana e 'impegno a dare forma sinodale e fraterna all’esercizio
del governo, a tutti i suoi livelli e in tutto cid che vive.

Il terzo tratto € il legame di ogni responsabilita con il servizio al bene dell’altro. Per la chiesa si tratta
di maturare la saggezza necessaria per cogliere in ogni situazione il bene possibile, percependo
quando é giusto legare, o quando arriva il tempo di sciogliere, spesso pagando di persona e senza
paura di chiedere perdono per gli inevitabili errori che questo compito cosi difficile porta sempre
con sé, fino alla fine dei tempi.

Al centro della sua esistenza, dunque, la chiesa trova questo annuncio: non sei nulla senza il tuo
Signore, saresti sterile se non vivessi il potere nella forma della fraternita, diventeresti una struttura
vuota e violenta senza I'autorevole saggezza del servizio al bene dell’altro.

Nella sua lunga storia, la comunita cristiana ha spesso dimenticato questo cuore pulsante, ma e
annuncio fresco e gioioso riconoscere che non appena ritorna a farsi cambiare dall’autorita del suo
Signore ha tutte le carte in regola per contribuire, nel suo piccolo e per quanto le compete,
all’edificazione comune di una comprensione dell’autorita all’altezza dell’'umano. Siamo ancora in
attesa, sapendo di averne bisogno come il pane! Soprattutto in questi tempi.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 3 settembre — 22° del Tempo Ordinario (anno A)

L'INCROLLABILE PRINCIPIO DELLA CURA

(Mt 16, 21-27)

In quel tempo, Gesl comincio a spiegare ai suoi discepoli che doveva andare a Gerusalemme e soffrire
molto da parte degli anziani, dei capi dei sacerdoti e degli scribi, e venire ucciso e risorgere il terzo giorno.
Pietro lo prese in disparte e si mise a rimproverarlo dicendo: «Dio non voglia, Signore; questo non ti
accadra mai». Ma egli, voltandosi, disse a Pietro: «Va’ dietro a me, Satana! Tu mi sei di scandalo, perché
non pensi secondo Dio, ma secondo gli uomini!».

Allora Gesu disse ai suoi discepoli: «Se qualcuno vuole venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la
sua croce e mi sequa. Perché chi vuole salvare la propria vita, la perdera; ma chi perdera la propria vita
per causa mia, la trovera.

Infatti quale vantaggio avra un uomo se guadagnera il mondo intero, ma perdera la propria vita? O che
cosa un uomo potra dare in cambio della propria vita?

Perché il Figlio dell’'uomo sta per venire nella gloria del Padre suo, con i suoi angeli, e allora rendera a
ciascuno secondo le sue azioni».

Sconcertano le parole di Gesu, spiazzano chiunque le ascolti, scompaginano le carte in tavola,
rivoltano le facili certezze acquisite su Dio e sulle relazioni tra gli uomini. In questo testo si sente
tutta la novita sorprendente del Maestro di Nazaret, che sulla strada verso Gerusalemme decide di
non tornare indietro: rivelare un Dio che in se stesso € amore incondizionato, significa vivere fino in
fondo e fino alla fine il principio incrollabile della cura, della dedicazione di sé per la vita dell’altro,
nella varieta dei carismi e delle vocazioni.

Chi avesse gia deciso in cuor suo di trattenere qualcosa per se a scapito di altri, di non avere bisogno
di nessuno centrando tutto su se stesso, di poter magicamente allontanare |'esperienza del limite e
della sofferenza, & gia su un altro sentiero rispetto a quello di Gesu e la croce, in tutte le forme che
essa puo assumere, non potra che apparire come un assurdo fallimento.

Eppure molte volte abbiamo sperimentato la liberta e la bellezza della cura, della dedizione gratuita
per il fratello. Proprio li ci siamo accorti che solo in quel modo la vita & ritrovata; non solo, ma sboccia
e continua anche in altri, appunto perché abbiamo deciso di non tenerla per noi come se fosse un
tesoro geloso.

Siamo proprio sicuri di essere felici per il semplice fatto di avere tutto, o per essere schiavi del
desiderio di guadagnare il mondo intero e a tutti i costi? E poi che cosa ci rimane? Come imparare a
custodire la speranza e a non soccombere quando la croce arriva e le molte cose che abbiamo tra le
mani non bastano piu?

Gesu cammina verso Gerusalemme, aggrappato fino all’ultimo alla bonta del Padre e alla dedizione
per gli uomini e per il mondo che ne consegue. La folla si scandalizza, Pietro e i discepoli non
comprendono. Eppure il segreto della vita e tutto racchiuso li, in un cuore che impara a non essere
solo, grazie al coraggio del quotidiano esercizio di amore incondizionato per la vita dell’altro. Fuori
e dentro le religioni. Fuori e dentro e la chiesa.

Che la comunione con il pane spezzato ci liberi dalla facile tentazione suicida dell’autosufficienza e
ridesti in noi il desiderio di imparare nelle piccole cose la saggezza indistruttibile della cura, quella
per cui il seme porta frutto solo se cade nella terra e si scioglie.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 10 settembre — 23° del Tempo Ordinario (anno A)

GLI AFFETTI UMANI ALLA PROVA DEL TEMPO

(Mt 18, 15-20)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli:

«Se il tuo fratello commettera una colpa contro di te, va’ e ammoniscilo fra te e lui solo; se ti ascoltera, avrai
guadagnato il tuo fratello; se non ascoltera, prendi ancora con te una o due persone, perché ogni cosa sia
risolta sulla parola di due o tre testimoni. Se poi non ascoltera costoro, dillo alla comunita; e se non ascoltera
neanche la comunita, sia per te come il pagano e il pubblicano.

In verita io vi dico: tutto quello che legherete sulla terra sara legato in cielo, e tutto quello che scioglierete
sulla terra sara sciolto in cielo.

In verita o vi dico ancora: se due di voi sulla terra si metteranno d’accordo per chiedere qualunque cosa, il
Padre mio che é nei cieli gliela concedera. Perché dove sono due o tre riuniti nel mio nome, li sono io in mezzo
a loro».

Oggi pare piu difficile associare I'esperienza affettiva dell’'uomo alla stabilita, alla fedelta e alla
durata. Sembra invece che sia divenuto pil immediato vivere le relazioni alla maniera dei rapporti
virtuali: come in un istante ci si “connette”, cosi ci si puo “disconnettere” alla prima difficolta. E’
I'atteggiamento simile a quello di un gruppetto di bambini che stanno giocando e che al primo litigio
dicono: “Ora non gioco piu, non ti faccio pit amico!”.

In questa prospettiva deresponsabilizzante, utile soltanto per adulti che rimangono eterni
adolescenti, & possibile passare con molta disinvoltura da un atteggiamento ad un altro, da una
decisione ad un'altra contraria in poco tempo, costruendo e disfacendo come se nulla fosse
successo.

Ci si dimentica, pero, che i nostri gesti e le nostre reciproche promesse hanno un risvolto visibile,
pubblico, e in ogni caso lasciano una traccia profonda negli altri e in noi stessi. Il brano di vangelo di
oggi non ha timore di girare il coltello su questo nervo scoperto, rivelando invece quanto di grande
e di prezioso emerge negli affetti e nelle relazioni che danno contorno alla nostra umanita.

GesU consegna ai suoi discepoli un vero e proprio “esercizio relazionale”, un “allenamento affettivo”
tramite il quale i rapporti tra noi non siano buttati via come spazzatura, ma siano costruiti con
saggezza, alla prova del tempo e delle ferite, attraverso il confronto aperto, la delicatezza della
correzione fraterna, il lungo itinerario della riconciliazione reciproca, la ricerca di una comunicazione
che superi le incomprensioni. Puo accadere di non riuscire piu a vivere un legame o un’amicizia con
qualcuno, ma quanti passaggi di riavvicinamento ci possono essere prima di ritenere I'altro “come
il pagano e il pubblicano”! Esiste 'ammonizione e il dialogo diretto, esiste il confronto con altri e
con pil testimoni, esiste I'aiuto di una comunita. Il problema, forse, & che troppe volte non ci
impegniamo sul serio in questa direzione perché abbiamo gia deciso in cuor nostro di non ricostruire
un bel niente, buttando via un affetto consegnandolo al pettegolezzo mortificante e all’'indifferenza
superficiale.

Eppure, “dove due o tre sono riuniti nel mio nome, li sono io in mezzo a loro”. Gesu non & un terzo
incomodo che invade le nostre relazioni e trasgredisce la legge sulla privacy, in nome della quale
oggi rischiamo di votarci da soli ad una reciproca estraneita, ma ne ¢ il testimone fedele, il garante
in grado di custodirne la serieta e la bellezza anche quando esse, ai nostri occhi, sembrano non
riuscire a superare la prova del tempo.

Non viviamo i nostri affetti come spazzatura! In essi & in gioco addirittura Dio e la sua incrollabile
promessa. Allora vale la pena costruirli con saggezza: non ci si connette o disconnette tra noi in base
all’emozione momentanea, ma ci si espone all’altro con tutta la difficile responsabilita che questo
comporta, fino alla fine.



Davvero 'esperienza affettiva e la sua durata, per poco che lo si riconosca, & questione di fede, di
cura e di perdono. Tutto questo non lo siimprovvisa; lo siimpara nel faticoso esercizio di ogni giorno.
Che l'Eucaristia dia forma liberante e umana alle nostre relazioni, alla prova del tempo e delle
inevitabili ferite.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 17 settembre — 24° del Tempo Ordinario (anno A)

TEMPI DI PERDONO

(Mt 18, 21-35)

In quel tempo, Pietro si avvicino a Gesu e gli disse: «Signore, se il mio fratello commette colpe contro
di me, quante volte dovro perdonargli? Fino a sette volte?». E Gesu gli rispose: «Non ti dico fino a
sette volte, ma fino a settanta volte sette.

Per questo, il regno dei cieli é simile a un re che volle regolare i conti con i suoi servi. Aveva cominciato
a regolare i conti, quando gli fu presentato un tale che gli doveva diecimila talenti. Poiché costui non
era in grado di restituire, il padrone ordino che fosse venduto lui con la moglie, i figli e quanto
possedeva, e cosi saldasse il debito. Allora il servo, prostrato a terra, lo supplicava dicendo: “Abbi
pazienza con me e ti restituiro ogni cosa”. Il padrone ebbe compassione di quel servo, lo lascio andare
e gli condono il debito.

Appena uscito, quel servo trovo uno dei suoi compagni, che gli doveva cento denari. Lo prese per il
collo e lo soffocava, dicendo: “Restituisci quello che devil!”. Il suo compagno, prostrato a terra, lo
pregava dicendo: “Abbi pazienza con me e ti restituird”. Ma egli non volle, ando e lo fece gettare in
prigione, fino a che non avesse pagato il debito.

Visto quello che accadeva, i suoi compagni furono molto dispiaciuti e andarono a riferire al loro
padrone tutto I'accaduto. Allora il padrone fece chiamare quell’uomo e gli disse: “Servo malvagio, io
ti ho condonato tutto quel debito perché tu mi hai pregato. Non dovevi anche tu aver pieta del tuo
compagno, cosi come io ho avuto pieta di te?”. Sdegnato, il padrone lo diede in mano agli aguzzini,
finché non avesse restituito tutto il dovuto.

Cosi anche il Padre mio celeste fara con voi se non perdonerete di cuore, ciascuno al proprio fratello».

L'uomo della parabola, a cui & stato condonato un debito esorbitante, & senza pieta nei confronti
del suo debitore. Per noi che leggiamo & facile sdegnarsi. Il problema, pero, € che per nessuno di noi
e semplice perdonare g, in ogni caso, la riconciliazione non & mai una passeggiata. Non solo, ma puo
accadere di vivere sulla propria pelle alcune situazioni in cui questo passaggio sembra del tutto
impossibile.

Che cosa ci dice, dunque, la parabola di Gesu? Che cio che sta all’origine della violenza e di ogni
forma di risentimento & la mancanza di un tempo umano, di un intervallo di riflessione, di spazi
comunitari di condivisione in cui poter rielaborare il bene ricevuto, domandarsi che cosa & bene per
I'altro, esaminare il male subito. Quest’'uomo non ha tempo, neppure luoghi e relazioni significative
tramite cui riprendere con un po’ di profondita cid che gli & accaduto. E’ del tutto solo, compresso
tra una benevolenza straordinaria che lo precede e la tentazione sempre ricorrente di scaricare
sull’ultimo della fila il proprio rancore nascosto.

Non credo che il vangelo ci chieda di perdonare sempre in modo ingenuo. Sarebbe un discorso
troppo superficiale, anche perché tante volte, se siamo onesti, ci rendiamo conto di non esserne in
grado. Ma cio che fa la differenza — e questo si che ci & richiesto come compito irrinunciabile e pieno
di passione — ¢ restituire un tempo umano a noi stessi e ai nostri fratelli, in ogni istante della vita
guotidiana: fermati a ringraziare per il bene che hai ricevuto, non temere di condividere con altri
una fatica che stai attraversando, un rancore che non riesci a superare. Crea occasioni — e come
sarebbe bello che le comunita cristiane fossero luoghi cosi — dentro cui dilatare il tempo, imparare
avedere I'altro con occhi diversi, acquisire uno sguardo pil lucido e sanamente critico sulle ideologie
a buon mercato che ci riempiono la testa di aggressivita. Anche se il perdono non arriva subito, o
magari non arrivera mai, hai gia messo un argine alla violenza!



Un esempio attuale: & un dato riconosciuto che gran parte dei terroristi si € radicalizzato nelle
carceri, non nella propria terra di origine. E’ evidente che non basta la punizione, o il giustizialismo
fine a se stesso. Sarebbe una pericolosa ingenuita pensare che tutto si risolva cosi. La dove invece
succede che anche le carceri, grazie alla passione di qualcuno, diventano luoghi di decompressione,
di dilatazione del tempo e la giustizia che fa il suo corso riscostruisce degli uomini, ci sono le prove
che puo accadere il miracolo piu grande: che una societa generi alla vita e alla riconciliazione, anche
guando, a partire da noi stessi e dalla nostra solitudine, saremmo tentati di rimanere senza pieta,
moltiplicando cento volte la violenza invece di risolverla.

Impegniamoci insieme, come Chiesa, a creare tempi e luoghi per poter riconoscere la luce che ci
viene incontro quando abbiamo ricevuto del bene. Fermati, lascia da parte la fretta e godine tutta
la bellezza. Troverai la fiducia, insieme ad altri, per non cedere alla nebbia della vendetta. Anche
guando ti sembra impossibile.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 24 settembre — 25° del Tempo Ordinario (anno A)

COLLIRIO

(Mt 20, 1-16)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli questa parabola:

«Il regno dei cieli é simile a un padrone di casa che usci all’alba per prendere a giornata lavoratori per la sua
vigna. Si accordo con loro per un denaro al giorno e li mando nella sua vigna. Uscito poi verso le nove del
mattino, ne vide altri che stavano in piazza, disoccupati, e disse loro: “Andate anche voi nella vigna,; quello
che é giusto ve lo daro”. Ed essi andarono. Usci di nuovo verso mezzogiorno e verso le tre, e fece altrettanto.
Uscito ancora verso le cinque, ne vide altri che se ne stavano li e disse loro: “Perché ve ne state qui tutto il
giorno senza far niente?”. Gli risposero: “Perché nessuno ci ha presi a giornata”. Ed egli disse loro: “Andate
anche voi nella vigna”.

Quando fu sera, il padrone della vigna disse al suo fattore: “Chiama i lavoratori e dai loro la paga,
incominciando dagli ultimi fino ai primi”. Venuti quelli delle cinque del pomeriggio, ricevettero ciascuno un
denaro. Quando arrivarono i primi, pensarono che avrebbero ricevuto di pit. Ma anch’essi ricevettero
ciascuno un denaro. Nel ritirarlo, perdo, mormoravano contro il padrone dicendo: “Questi ultimi hanno
lavorato un’ora soltanto e li hai trattati come noi, che abbiamo sopportato il peso della giornata e il caldo”.
Ma il padrone, rispondendo a uno di loro, disse: “Amico, io non ti faccio torto. Non hai forse concordato con
me per un denaro? Prendi il tuo e vattene. Ma io voglio dare anche a quest’ultimo quanto a te: non posso fare
delle mie cose quello che voglio? Oppure tu sei invidioso perché io sono buono?”. Cosi gli ultimi saranno primi
e i primi, ultimi».

L'invidia & una malattia degli occhi. Significa “non voler vedere I'altro”, o vedere cid che I'altro ha, o
semplicemente &, come una minaccia. Gli operai della prima ora non si lamentano per la paga troppo
bassa: fu dato loro un denaro come era stato pattuito fin dall’inizio. Il problema, al loro sguardo, € che
anche gli ultimi operai vengano ricompensati allo stesso modo.

Ecco I'insorgere dell’invidia: appesantisce, divide, allontana dalla bellezza dell’istante che vivi, rendendo
acido il cuore e I'anima risentita. Lo sguardo del Dio di Gesu, al contrario, & un vero e proprio collirio per
gli occhi. Se ti lasci guarire dalla logica nuova e liberante del padrone della vigna, non ti fara piu problema
che I'altro sia accolto quanto te. Non vivrai il tuo lavoro con il solo criterio della ricompensa, o soltanto
come accumulo di diritti da far pesare sugli altri, ma con la scioltezza della gratitudine e godendo della
stanchezza della sera non certo come un macigno inutile, ma come il segno di una giornata spesa per
un’opera lavorativa che, anche grazie ai colleghi dell’ultima ora, ti ha reso vivo e ti ha custodito nella tua
dignita di uomo.

Se impari da questo sguardo, vivrai il tuo presente evitando di cadere nella spirale senza uscita dei
paragoni e delle contrapposizioni. Fidati, prova a gioire per chi, anche alla fine della giornata, pud ancora
trovare un motivo di riscatto attraverso I'opera delle proprie mani. Se ti lasci guarire gli occhi, ti accorgi
che non sei tu al centro del mondo, che le cose non vanno avanti solo perché tutto ruota attorno a te,
ma che c’e bisogno anche dell’operaio dell’ultima ora perché il tuo lavoro possa andare a buon fine. Che
ne sai tu? Perché continui a mormorare pensando che gli altri vengano sempre a rubarti qualcosa? E se
il padrone avesse uno sguardo migliore del tuo, pit lungimirante, pilt ampio, non vale forse la pena
fidarsi e smettere di voler prendere il suo posto a tutti i costi?

Brutta erbaccia I'invidia! Ci fa vedere cio che non esiste, moltiplica la smania di potere, non genera nulla,
ma mortifica tutto. Lo sguardo di GesU, al contrario, cerca con passione chi puo diventare operaio anche
alla fine della giornata e desidera che chi ha lavorato fin dal mattino gioisca e faccia festa con lui. In fin
dei conti, quando anche noi ci troveremo alla sera della vita, o alla fine della giornata, pensando di non
avere piu un futuro o di essere solo il frutto dei nostri fallimenti, non sara forse la promessa piu grande
sentire che qualcuno ci offre ancora uno spazio di dignita e di giovinezza per ricominciare? E non sara
forse allora che avremo bisogno di fratelli dal cuore libero, e non certo di sguardi truci colmi di invidia?
Questo ¢ il collirio evangelico di cui abbiamo bisogno per guarire gli occhi. Signore, donaci il tuo collirio!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 1 ottobre — 26 °del Tempo Ordinario (anno A)

SALIRE VERSO IL BASSO

(Mt 21, 28-32)

In quel tempo, Gesu disse ai capi dei sacerdoti e agli anziani del popolo: «Che ve ne pare? Un uomo aveva due
figli. Si rivolse al primo e disse: “Figlio, oggi va’ a lavorare nella vigna”. Ed egli rispose: “Non ne ho voglia”.
Ma poi si penti e vi ando. Si rivolse al secondo e disse lo stesso. Ed egli rispose: “Si, signore”. Ma non vi ando.
Chi dei due ha compiuto la volonta del padre?». Risposero: «Il primo».

E Gesu disse loro: «In verita io vi dico: i pubblicani e le prostitute vi passano avanti nel regno di Dio. Giovanni
infatti venne a voi sulla via della giustizia, e non gli avete creduto; i pubblicani e le prostitute invece gli hanno
creduto. Voi, al contrario, avete visto queste cose, ma poi non vi siete nemmeno pentiti cosi da credergli».

La suggestione del potere fa guardare gli altri dall’alto in basso, insinuando l'idea che il vero uomo
e “colui che non deve chiedere mai”, colui che viaggia sempre qualche metro piu in su rispetto alla
realta, per non lasciarsi toccare da nulla. Imparare a vivere la vita di tutti sarebbe troppo poco
nobile, troppo poco “divino”. E con il passare del tempo ti chiudi, ti irrigidisci, cadi nell’ideologia,
nella difesa di recinti intoccabili.

Quanto paternalismo schiacciante & nato da questa idea: “mi abbasso al tuo livello, ma solo per
portarti al mio”. E la forma piu terribile di dominio sull’altro, sostenuta non a caso dall’idea di un
Dio distante, impassibile, che accoglie a sé chi lo adora abbandonando il mondo, salendo verso le
vertiginose altezze dei cieli.

GesU sovverte e smaschera questa menzogna: il Figlio di Dio si fa uomo perché ciascuno di noi,
nell’apertura fiduciosa a lui, possa diventare e rimanere un uomo. E realmente il Signore non perché
scende dall’alto, non perché si riduce ad una dottrina rassicurante, ma perché vive in modo unico,
fino in fondo, 'umanita che ci accomuna.

Certo, questo scortica, crea risentimento, perché abbatte recinti e privilegi, perché ribalta le nostre
gerarchie assodate: “pubblicani e prostitute vi passano davanti”, semplicemente perché sono
persone che si sono messe in movimento, che hanno lavorato il terreno faticoso della loro storia e,
invece di chiudersi, hanno riconosciuto nell’annuncio del Regno una nuova possibilita di riscatto e
di rinascita.

Il Cristianesimo & I'annuncio di una “salita di Dio verso il basso”, perché il suo unico desiderio e che
tutti possano stare dentro la vita in modo nuovo, all’altezza del’'umano. E un cambio radicale di
sguardo, per il quale Gesu e finito in croce: non c’e piu qualcuno fuori o qualcuno dentro, ma tutti,
a partire dalla nostra storia, siamo invitati nella vigna, a lavorare con fiducia il terreno faticoso della
vita guardando al Vangelo che ci sta davanti e che apre strade inattese.

Dunque, non scendere dall’alto, ma abbi il coraggio, sullo stile di Gesu, di “salire verso il basso”. E
se vedrai pubblicani e prostitute impegnarsi piu di te e prima di te nel cammino avventuroso della
fede, non li guarderai con occhi risentiti, pensando che vengano a rubarti qualche privilegio salvifico,
ma sarai pronto con liberta a gioire e a fare festa anche con loro!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 8 ottobre — 27° del Tempo Ordinario (anno A)

LA FRUTTA DI CEZANNE

(Mt 21, 33-43)

In quel tempo, Gesu disse ai capi dei sacerdoti e agli anziani del popolo:

«Ascoltate un’altra parabola: c’era un uomo, che possedeva un terreno e vi pianto una vigna. La circondo con
una siepe, vi scavo una buca per il torchio e costrui una torre. La diede in affitto a dei contadini e se ne ando
lontano.

Quando arrivo il tempo di raccogliere i frutti, mando i suoi servi dai contadini a ritirare il raccolto. Ma i
contadini presero i servi e uno lo bastonarono, un altro lo uccisero, un altro lo lapidarono. Mando di nuovo
altri servi, piti numerosi dei primi, ma li trattarono allo stesso modo.

Da ultimo mando loro il proprio figlio dicendo: “Avranno rispetto per mio figlio!”. Ma i contadini, visto il figlio,
dissero tra loro: “Costui é I’erede. Su, uccidiamolo e avremo noi la sua eredita!”. Lo presero, lo cacciarono
fuori dalla vigna e lo uccisero.

Quando verra dunque il padrone della vigna, che cosa fara a quei contadini?».

Gli risposero: «Quei malvagi, li fara morire miseramente e dara in affitto la vigna ad altri contadini, che gli
consegneranno i frutti a suo tempo».

E Gesu disse loro: «Non avete mai letto nelle Scritture:

“La pietra che i costruttori hanno scartato

e diventata la pietra d’angolo;

questo é stato fatto dal Signore

ed é una meraviglia ai nostri occhi”?

Percio io vi dico: a voi sara tolto il regno di Dio e sara dato a un popolo che ne produca i frutti».

Sono numerosi i quadri di Cézanne che rappresentano composizioni di frutta. Per ogni mela, per
ogni pil piccolo acino d’uva, il pittore impiegava lungo tempo a mescolare i colori, a sovrapporli, a
creare contorni e sfumature. Per I'artista il frutto si contempla, come un dono prezioso che viene
portato sulla tavola dopo tanto lavoro e dopo una ricca storia.

Ha ragione Cézanne: cogliere il gusto di un frutto e possibile soltanto nella misura in cui lo si guarda
con occhiriconoscenti, rinunciando alla tentazione di volerlo semplicemente divorare per soddisfare
un bisogno.

Nella vita che ¢ la vigna si puo entrare fin dall’inizio alla maniera dei predatori: il padrone & distante,
non vede, dunque prendiamo tutto per noi e consumiamo, prima che lui, o altri, vengano a prenderci
gualcosa. Se la distanza del padrone & pensata cosi, allora c’e solo il posto per la paura, per lo
sfruttamento a proprio vantaggio, per la moltiplicazione della violenza.

E se invece le cose stessero in un altro modo? E se la distanza del padrone fosse il gesto delicato del
suo amore per noi? Il segno di una fiducia incondizionata nella nostra capacita di portare frutto?
Quante cose inizierebbero a cambiare: il lavoro quotidiano non scadrebbe con facilita a
competizione, o non si appiattirebbe sulla mania furbesca di chi trae guadagno superando le regole
e pensando solo a se stessi. Si comincerebbe a gioire dei frutti della vigna, condividendoli senza
paura, perché il timore di perdere qualcosa si manifesterebbe come una suggestione priva di
fondamento.

Ma che immagine abbiamo del “padrone”? Quella che hanno in testa gli scribi e i farisei, ci quali lo
ritengono un giustiziere pronto a far perire chi sbaglia e a richiedere indietro tutto il ricavato della
vigna? Un Dio cosi sarebbe inaffidabile e per di piu giustificherebbe le nostre violenze.

Gli occhi di Gesu colgono un altro volto del “padrone della vigna”: il Figlio suo non si vendichera, ma
silascera scartare pur di dare la vita affinché ogni servo possa vivere e riconoscersi figlio amato. Non
solo, ma il Padre non si sognera neppure di volere indietro i frutti, perché il suo unico desiderio e
che da qualche parte, non importa dove, di essi si possa gioire, senza volere nulla in cambio.

III



Questo e il Padre di Gesu. | vignaioli omicidi sono smascherati nella loro insensatezza e la frutta di
Cézanne inaugura il tempo umano della riconoscenza, lasciando agli occhi cupi e invidiosi del
serpente di Genesi la logica disumana del sospetto e della competizione violenta.




LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 15 Ottobre — 28° del Tempo Ordinario (anno A)

FESTEGGIARE

(Mt 22, 1- 14)

In quel tempo, Gesu, riprese a parlare con parabole [ai capi dei sacerdoti e ai farisei] e disse:

«Il regno dei cieli e simile a un re, che fece una festa di nozze per suo figlio. Egli mando i suoi servi a chiamare
gli invitati alle nozze, ma questi non volevano venire.

Mando di nuovo altri servi con quest’ordine: Dite agli invitati: “Ecco, ho preparato il mio pranzo; i miei buoi e
gli animali ingrassati sono gia uccisi e tutto é pronto; venite alle nozze!”. Ma quelli non se ne curarono e
andarono chi al proprio campo, chi ai propri affari; altri poi presero i suoi servi, li insultarono e li uccisero.
Allora il re si indigno: mando le sue truppe, fece uccidere quegli assassini e diede alle fiamme la loro citta.
Poi disse ai suoi servi: “La festa di nozze é pronta, ma gli invitati non erano degni; andate ora ai crocicchi delle
strade e tutti quelli che troverete, chiamateli alle nozze”. Usciti per le strade, quei servi radunarono tutti quelli
che trovarono, cattivi e buoni, e la sala delle nozze si riempi di commensali.

Il re entro per vedere i commensali e li scorse un uomo che non indossava I’abito nuziale. Gli disse: “Amico,
come mai sei entrato qui senza I’abito nuziale?”. Quello ammutoli. Allora il re ordino ai servi: “Legatelo mani
e piedi e gettatelo fuori nelle tenebre; la sara pianto e stridore di denti”.

Perché molti sono chiamati, ma pochi eletti».

Non si vive di solo lavoro, ma anche di festa. E il riposo che da senso alla fatica quotidiana delle
nostre mani, evitando che si trasformi in un idolo soffocante.

Che cosa succede quando si festeggia? Si riceve un invito, scoprendo che qualcuno ci vuole bene,
che qualcuno desidera la nostra amicizia e non soltanto la nostra prestazione. Quando si fa festa ci
si siede a tavola insieme, stabilendo una fraternita che passa attraverso i gusti e i profumi, le strette
di mano e gli sguardi divertiti. Festeggiare significa entrare in un tempo di gratuita e di riposo, da
non riempire per I'ennesima volta di altre innumerevoli cose da fare, ma da vivere fino in fondo
come momento di rigenerazione umana.

La parabola degli invitati al banchetto di nozze apre uno squarcio sul cuore di Gesu, un cuore ferito
per la delusione di fronte a chi preferisce con totale indifferenza starsene da solo, aggrovigliato nei
propri affari, piuttosto che vivere la gioia di un invito alla festa, per altro gratuita. Come & possibile?
Eppure succede, perché, se ci pensiamo bene, festeggiare e rivoluzionario: risveglia la nostra
umanita, libera da cio che tende a spegnerci, a omologarci, a farci pensare che tutto sia uguale e
che nulla possa diventare motivo di passione, di impegno, di reale coinvolgimento.

Per questo e pil facile adagiarsi nell’idolatria dei propri affari, anche se pesante e soffocante, pur di
non lasciarsi cambiare dall’esperienza fraterna della festa.

Festeggiare non é facile, perché ¢ in gioco molto di piu che un banchetto da condividere: € in gioco
la nostra umanita, il suo futuro vivibile, un modo saggio di stare al mondo, la critica costruttiva ad
uno stile di vita puramente commerciale che a lungo andare si rivela come un vicolo cieco. Sono
sempre molti gli interessi nascosti affinché 'uomo rimanga triste e incapace di fare festa, di essere
libero, di gioire per I'incontro gratuito con l'altro. E la peggior violenza & il tentativo sempre
ricorrente di commercializzare il giorno festivo.

Allora dovremmo sussultare di fronte a questa parabola profetica, con uno scatto di orgoglio umano:
c’é sempre un invito per te, che nessuno ti puo togliere, ma che dipende da te non lasciartelo rubare.
“Indossa I'abito nuziale”, cogline I'urgenza, lasciati coinvolgere adesso, in questo momento, senza
rimandare inutilmente la scelta.

Il vangelo non € un peso, ma l'invito ad una festa di nozze. Per questo & rivoluzionario, per questo
da anche fastidio. Per questo puo fare la differenza sulla tua vita.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 22 ottobre — 29° del Tempo Ordinario (anno A)

PORTARE A CHIAREZZA

(Mt 22, 15-21)

In quel tempo, i farisei se ne andarono e tennero consiglio per vedere come cogliere in fallo Gest nei suoi
discorsi.

Mandarono dunque da lui i propri discepoli, con gli erodiani, a dirgli: «Maestro, sappiamo che sei veritiero e
insegni la via di Dio secondo verita. Tu non hai soggezione di alcuno, perché non guardi in faccia a nessuno.
Dunque, di’ a noi il tuo parere: é lecito, o no, pagare il tributo a Cesare?».

Ma Gest, conoscendo la loro malizia, rispose: «lpocriti, perché volete mettermi alla prova? Mostratemi la
moneta del tributo». Ed essi gli presentarono un denaro. Egli domando loro: «Questa immagine e l'iscrizione,
di chi sono?». Gli risposero: «Di Cesare».

Allora disse loro: «Rendete dunque a Cesare quello che é di Cesare e a Dio quello che é di Dio».

Chiamare le cose con il proprio nome significa distinguere, mettere ordine, non agire soltanto di
istinto, trovare il bandolo della matassa senza aggrovigliarsi in vicoli ciechi.

Aggrovigliati su di loro sono invece scribi ed erodiani, che vanno da Gesu non certo per cercare
verita, o per lasciarsi cambiare da lui, ma spinti esclusivamente dalla nebbia fumosa della menzogna.
Ironia della sorte (o di un’intenzione lucida e voluta!): in conflitto tra di loro, si ritrovano uniti
dall’'unico scopo di mettere Gesu in difficolta. Un vero atto mafioso, per il quale si mandano sicari
pur di non metterci la propria faccia, o forse un gesto piu banale (si fa per dire!) di bullismo adulto,
mescolato di adulazione e di sarcasmo. In ogni caso il risultato non cambia.

Anche questa volta Gesu si rivela Signore: non si lascia mangiare dall’aggrovigliamento della
menzogna in atto, ma smaschera I'ambiguita di quella domanda, procede senza cedimenti nella sua
capacita di portare fino alla fine a chiarezza tutte le cose, rimanendo libero, trasparente nelle
relazioni che vive, siano esse amichevoli o contrastanti.

Ma lo sappiamo bene. Tutti abbiamo sulla bocca il desiderio della chiarezza, ma quando c¢’é qualcuno
che chiama per nome la menzogna e non cede alle sue lusinghe ¢ piu facile anche per noi difenderci
e resistere. Si, proprio cosi, perché quell’invischiamento parla il linguaggio del gruppo, del clan,
promette amici e riconoscimenti, nonché privilegi e difese personali, mentre la trasparenza richiede
di saper mettere in conto il deserto della solitudine e il difficile riconoscimento di come non ci possa
essere uno stare bene con se stessi che non passi attraverso I'imparare ad esserci per altri in modo
adulto e libero.

Salvaci, Signore, dalla tentazione della menzogna, soprattutto quando alla sua nebbia ci si abitua
troppo facilmente. Portaci a chiarezza e, forse, potremo imparare a mettere ordine nella nostra vita,
a distinguere le parole di Dio nelle faticose e incerte parole degli uomini, a non lasciare che I'ambito
di “Cesare”, della citta comune, della nostra socialita, dei nostri affetti, sia costruito
dall’opportunismo, ma possa essere un po’ piu irrigato, fin dove & possibile, fin dove si pu0 spingere
il proprio personale contributo, dalla logica della gratuita e del bene comune.

Portaci a chiarezza, Signore, anche quando e scomodo, anche quando & necessario pagare di
persona. Almeno si rimane vivi. Si rimane uomini!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 29 ottobre — 30° del Tempo Ordinario (anno A)

IL RICHIAMO DELL’ALTRO

(Mt 22, 34-40)

In quel tempo, i farisei, avendo udito che Gesu aveva chiuso la bocca ai sadducéi, si riunirono insieme e uno
di loro, un dottore della Legge, lo interrogo per metterlo alla prova: «Maestro, nella Legge, qual é il grande
comandamento?».

Glirispose: « “Amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore, con tutta la tua anima e con tutta la tua mente”.
Questo é il grande e primo comandamento. Il secondo poi é simile a quello: “Amerai il tuo prossimo come te
stesso”. Da questi due comandamenti dipendono tutta la Legge e i Profeti».

L’'amore evangelico non si riduce a puro sentimentalismo, neppure alla semplice condizione di benessere.
“L'importante € che tu stia bene con te stesso”, “vivi senza legami, perché le relazioni sono faticose e
stancano”, “riprenditi il tuo io”, sono frasi di una religione alla moda che il vangelo non puo sposare in alcun
modo.

E prendendo sul serio la faticosa relazione con il tuo prossimo che arricchisci te stesso; & cercando il bene
dell’altro che poco per volta puoi riconoscere cio che & bene per te. Per questo il Dio di Gesu raggiunge te
soltanto attraverso il richiamo dell’altro, diverso da te! Non esiste un amore per Dio che non passi per la
strada stretta del coinvolgimento verso il prossimo; e non esiste coinvolgimento verso il prossimo che non
richieda una fiducia in cid che ci sfugge, in cio che va oltre noi e ci precede, in cio che in ultimo rivela la
possibilita di una presa in carico dell’altro anche quando non si riceve subito qualcosa in cambio.

In effetti, se ciascuno pensasse solo al proprio benessere, scambiandolo ingenuamente per il proprio bene,
il mondo sarebbe finito da un pezzo, dal momento che la nascita delle cose umane esige sempre una perdita,
dunqgue una circolazione di amore gratuito: non si metterebbero al mondo dei figli, non si accetterebbero
incarichi di onesta responsabilita, sparirebbero i gesti di servizio e di volontariato, non ci si prenderebbe piu
cura del debole, non ci si preoccuperebbe dell’lambiente e del clima futuro, non sarebbe piu possibile
costruire legami affettivi adulti e duraturi, in grado di tessere una socialita vivibile e non soltanto scorbutica
e isterica.

Ma visto che, mentre vengono scritte, queste cose stanno accadendo tra noi, non ¢ forse ora di darci una
mossa? Non e forse ora, oggi pit che mai, di riflettere insieme sulla potenza umana dell’'unico comandamento
evangelico dell’amore, per il quale ciascuno di noi non e riducibile ad una cassa di risonanza di un’eco sempre
uguale e solitaria, in nome di un generico benessere personale, ma e strumento capace di suonare la musica
sempre nuova, pill 0 meno intonata, proveniente dall’incontro con I'altro? Certo, & molto piu faticoso, ma
fino a quando si suda e ci si confronta vuol dire che siamo vivi, poiché questa € I'unica direzione affinché la
ricerca del bene sia all’altezza della nostra umanita.

Ce lo devono ricordare gli sbarchi drammatici dei migranti? Molto bene. Ce lo devono ricordare, in Ilnguagglo
biblico, I'orfano, il povero e la vedova che sono
attorno a noi? Secondo le scritture e proprio
cosi. Ce lo devono ricordare i problemi
economici dovuti a ingiustizie quotidiane, a
ricatti e usura, a giochi d’azzardo e allo
sfruttamento delle debolezze altrui? Se non c’e
altro modo per svegliarci, possono essere tutte
sveglie ad alto volume.

In ogni caso, il vangelo sara sempre davanti a
noi ad indicarci che non c’e altra via verso il
bene di se stessi che non passi attraverso la
passione per il bene dell’altro. A noi la
decisione, personale e comunitaria insieme, di
affondare nel “meglio pensare solo a se stessi”
o di riconoscere nell’essere per l'altro una
rivelazione di imperdibile umanita. Per tutti.




LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 5 novembre —31° del Tempo Ordinario (anno A)

L’AUTORITA’ SECONDO IL VANGELO

(Mt 23,1-12)

In quel tempo, Gesu si rivolse alla folla e ai suoi discepoli dicendo:

«Sulla cattedra di Moseé si sono seduti gli scribi e i farisei. Praticate e osservate tutto cio che vi dicono,
ma non agite secondo le loro opere, perché essi dicono e non fanno. Legano infatti fardelli pesanti e
difficili da portare e li pongono sulle spalle della gente, ma essi non vogliono muoverli neppure con
un dito.

Tutte le loro opere le fanno per essere ammirati dalla gente: allargano i loro filattéri e allungano le
frange; si compiacciono dei posti d’onore nei banchetti, dei primi seggi nelle sinagoghe, dei saluti
nelle piazze, come anche di essere chiamati “rabbi” dalla gente.

Ma voi non fatevi chiamare “rabbi”, perché uno solo é il vostro Maestro e voi siete tutti fratelli. E
non chiamate “padre” nessuno di voi sulla terra, perché uno solo é il Padre vostro, quello celeste. E
non fatevi chiamare “guide”, perché uno solo é la vostra Guida, il Cristo.

Chi tra voi é pit grande, sara vostro servo; chi invece si esaltera, sara umiliato e chi si umiliera sara
esaltato».

Le prime comunita cristiane hanno avuto il coraggio di ripensare al loro interno il senso dell’autorita
secondo lo stile inaugurato da Gesu. Anche per questo, come raccontano gli Atti degli Apostoli,
godevano di stima da parte del popolo, ma al tempo stesso venivano controllate con diffidenza, fino
ad atti di persecuzione, in un contesto sociale fortemente gerarchizzato e improntato sul potere.
La pagina di vangelo di oggi ci restituisce la testimonianza di questo prezioso lavoro di discernimento
delle origini: qual e il senso dell’autorita? Che cosa significa per un cristiano assumersi una
responsabilita? Come si possono reinventare i rapporti sociali alla luce della novita evangelica?

Il primo criterio che fu seguito € quello della gratuita: ci si mette al servizio di cio che & piu grande
di noi. La vera guida riconosce la sua inadeguatezza, portando lo sguardo del discepolo non verso se
stesso, ma verso cio a cui & necessario convertirsi. Uno solo ¢ il Maestro, Cristo, dunque nessuno
puo sostituirsi a lui. Se mai, si cerca di camminare insieme verso di lui.

Il secondo criterio & la fraternita: I'assunzione di un compito non puo e non deve cancellare la
comune dignita umana che ci rende tutti fratelli, ma custodisce e rende possibile la fraternita,
affinché, anche nei piu piccoli gesti quotidiani, non ci siano facili svolte autoritarie o scandalose
diseguaglianze.

Il terzo criterio € il servizio: la prima comunita cristiana ha riconosciuto nella disposizione a prendersi
cura del bene dell’altro il segno principale perché ci si possa assumere un compito di responsabilita.
Questa, dunque, & l'autorita secondo il vangelo e chi vi si trova coinvolto dovrebbe pronunciarsi di
continuo in questo modo: “non guardare a me, ma guardiamo insieme verso il bene; non permettere
che io diventi un uomo solo al comando, ma lavoriamo perché ciascuno, in quanto fratello, faccia la
propria parte senza timore; non lasciarmi da solo a lottare contro la ricorrente tentazione del potere,
ma aiutami a ricordarmi di non perdere mai la saggezza del servizio, senza mai stancarti”.

Abbiamo bisogno di maestri cosi, di insegnanti cosi, di genitori, di amministratori e di politici cosi.
La prima comunita cristiana ha subito messo mano a questo preziosissimo lavoro. La speranza e che
guesto discernimento possa avvenire oggi, nelle nostre comunita, perché qualcuno abbia la
possibilita di essere generato all’esercizio profetico di un’autorita veramente umana.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 12 novembre — 32° del Tempo Ordinario (anno A)

COME UN VASETTO

(Mt 25, 1-13)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli questa parabola:

«Il regno dei cieli sara simile a dieci vergini che presero le loro lampade e uscirono incontro allo
sposo. Cinque di esse erano stolte e cinque sagge; le stolte presero le loro lampade, ma non presero
con sé l'olio; le sagge invece, insieme alle loro lampade, presero anche I’olio in piccoli vasi. Poiché lo
sposo tardava, si assopirono tutte e si addormentarono.

A mezzanotte si alzo un grido: “Ecco lo sposo! Andategli incontro!”. Allora tutte quelle vergini si
destarono e prepararono le loro lampade. Le stolte dissero alle sagge: “Dateci un po’ del vostro olio,
perché le nostre lampade si spengono”. Le sagge risposero: “No, perché non venga a mancare a noi
e a voi; andate piuttosto dai venditori e compratevene”.

Ora, mentre quelle andavano a comprare I'olio, arrivo lo sposo e le vergini che erano pronte
entrarono con lui alle nozze, e la porta fu chiusa. Piu tardi arrivarono anche le altre vergini e
incominciarono a dire: “Signore, signore, aprici!”. Ma egli rispose: “In verita io vi dico: non vi
conosco”.

Vegliate dunque, perché non sapete né il giorno né I'ora».

L’atteggiamento fondamentale del cristiano e I'attesa operosa. Si tratta di un’attesa, non di un
controllo ansioso: Gesu Risorto, lo sposo che viene, & riconoscibile se ogni giorno ci si fida di cio che
ancora non si vede, accettando che buona parte della nostra vita non pud mai essere oggetto di
dominio, ma di fiduciosa accoglienza.

Al tempo stesso e un’attesa operosa: non si cade nell’ozio, non si sta con le mani in mano, ma piu ci
si affida a cio che ancora deve venire e piu siimpara a lavorare con dedizione, con saggia continuita,
il terreno del quotidiano.

Cid che nella parabola colpisce delle vergini sagge € che riempiono di olio piccolo vasetti, non un
grosso recipiente. Nessuno & chiamato a fare I'eroe al di la delle proprie forze, perché ci sarebbe
sempre un motivo legittimo per cedere I'impegno a qualcun altro, mentre & necessario saper
riempire il proprio vasetto, quello adatto a ciascuno, di saggezza umana. E questo & possibile in ogni
momento, senza scuse.

Le cose piu importanti della vita si costruiscono prendendo sul serio il presente, ogni istante che hai
a disposizione per vivere, perché quello € il tuo vasetto, la tua reale responsabilita. E c’é qualcosa
che non puoi demandare ad altri, sperando che qualcuno, domani, ti doni cio che soltanto tu potevi
produrre oggi. Non rimandare le scelte, non fuggire di qui e di la iniziando mille cose e non
concludendone mai neppure una. Prendi in mano il tuo vasetto, riempilo in ogni istante di amore,
di bellezza, di fiducia, anche quando ti sembra di non vedere un risultato immediato, e allora potrai
anche assopirti con serenita, perché sai che il tuo cuore si & allenato ogni giorno ad essere aperto
alla venuta dello sposo.

Certo, le fiaccole si vedono, I'olio no. Le prime sfavillano e danno spettacolo per un po' di tempo,
ma si spengono in fretta. Il secondo rimane nascosto, unge, ma permette di alimentare una fiamma
che continua nel tempo.

Il vangelo ci consegna la fiducia necessaria per credere che il piccolo vasetto della nostra vita non
sia poca cosa, da confrontare in modo invidioso con quella degli altri, ma sia tutto cio che abbiamo
a disposizione, adesso, ciascuno per la propria parte, per tenere accesa in ogni momento la nostra
umanita. A partire dalle piccole cose, in operosa attesa!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 19 novembre — 33° del Tempo Ordinario (anno A)

RESPONSABILI

(Mt 25, 14-30)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli questa parabola:

«Avverra come a un uomo che, partendo per un viaggio, chiamo i suoi servi e consegno loro i suoi beni. A uno
diede cinque talenti, a un altro due, a un altro uno, secondo le capacita di ciascuno; poi parti.

Subito colui che aveva ricevuto cinque talenti ando a impiegarli, e ne guadagno altri cinque. Cosi anche quello
che ne aveva ricevuti due, ne guadagno altri due. Colui invece che aveva ricevuto un solo talento, ando a fare
una buca nel terreno e vi nascose il denaro del suo padrone.

Dopo molto tempo il padrone di quei servi torno e volle regolare i conti con loro.

Si presento colui che aveva ricevuto cinque talenti e ne porto altri cinque, dicendo: “Signore, mi hai consegnato
cinque talenti; ecco, ne ho guadagnati altri cinque”. “Bene, servo buono e fedele — gli disse il suo padrone —,
sei stato fedele nel poco, ti daro potere su molto; prendi parte alla gioia del tuo padrone”.

Si presento poi colui che aveva ricevuto due talenti e disse: “Signore, mi hai consegnato due talenti; ecco, ne
ho guadagnati altri due”. “Bene, servo buono e fedele — gli disse il suo padrone —, sei stato fedele nel poco, ti
daro potere su molto; prendi parte alla gioia del tuo padrone”.

Si presento infine anche colui che aveva ricevuto un solo talento e disse: “Signore, so che sei un uomo duro,
che mieti dove non hai seminato e raccogli dove non hai sparso. Ho avuto paura e sono andato a nascondere
il tuo talento sotto terra: ecco cio che é tuo”.

Il padrone gli rispose: “Servo malvagio e pigro, tu sapevi che mieto dove non ho seminato e raccolgo dove non
ho sparso; avresti dovuto affidare il mio denaro ai banchieri e cosi, ritornando, avrei ritirato il mio con
I'interesse. Toglietegli dunque il talento, e datelo a chi ha i dieci talenti. Perché a chiunque ha, verra dato e
sara nell’abbondanza; ma a chi non ha, verra tolto anche quello che ha. E il servo inutile gettatelo fuori nelle
tenebre; la sara pianto e stridore di denti”».

La statura adulta della vita non coincide con la liberta illusoria di fare cio che si vuole, ma con la saggezza di
assumersi liberamente la propria responsabilita nei confronti della vita stessa.

Questo ¢ il senso della parabola dei talenti: ti & affidato un compito, non averne paura, traffica cid che stai
vivendo, nei momenti belli come in quelli complicati, senza dimenticarti che solo nel coraggio della
condivisione la vita si moltiplica sotto i tuoi occhi senza misura. Al contrario, se ti lasci prendere dall’idea che
tutto cio che investi per altri € una perdita per te, rischierai di perdere anche quel poco che hai.

E spesso rischiamo di cadere in questo pericolo perché in fondo abbiamo paura: e se I'altro, o Dio stesso,
fosse simile al padrone che miete dove non ha seminato e raccoglie dove non ha sparso? Non conviene
trattenere tutto per sé e pensare al proprio benessere?

Ma Gesu ci ha rivelato che il Padre & soltanto amore e che il suo unico desiderio & poter gioire nel vedere che
le sue creature collaborano alla bellezza della creazione: “perché ti limiti a riportarmi indietro cio che ti ho
dato? Perché ti nascondi? Non ti rendi conto che ho cosi fiducia in te da non vedere I'ora di poter gioire con
te per i frutti che saprai portare e moltiplicare? Perché ti fermi cosi tanto prima, nella paura, nella
superficialita, nella passivita? Sei molto piu di tutto questo. Il problema é che tante volte non ci credi piu e
ritieni che I'unica cosa possibile &€ innamorarti di te stesso e idolatrare quell’unica moneta che hai. Ma alla
fine metti le ragnatele e rischi di non gioire di nulla!”.

In un contesto in cui queste parole non vanno certo di moda, il vangelo riaccosta la liberta alla responsabilita
creativa. Come fare? Si puo ripartire dalle tre parole nascoste nel termine “responsabile”: risposta, abilita,
abitudine. Abituati con regolarita ad essere abile nella risposta che dai al compito della vita. E’ una risposta,
perché e sempre una ripresa di cio che ti precede e ti & affidato; & questione di abilita, perché riguarda il
lavoro del corpo e della mani senza cadere nella pigrizia; & abitudine, perché I'adulto dovrebbe sapere, a
differenza del servo sconclusionato della parabola e dei troppi adulti eterni adolescenti di oggi, che la vita
reale non e fatta di vuoti eccessi di adrenalina, ma di sana continuita nel prendersi in mano tutti i giorni, con
fiducia, il compito che ci é affidato. Nella buona e nella cattiva sorte. Per fare cosa? Per gioire davvero, per
contribuire a moltiplicare la vita, per evitare di rimanere a mani vuote, con un nulla di fatto.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 26 novembre — Solennita di Cristo Re (anno A)

L’ALTRO C’'E’ E TI VIENE INCONTRO

(Mt 25, 31-46)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli:

«Quando il Figlio dell’'uomo verra nella sua gloria, e tutti gli angeli con lui, siedera sul trono della sua gloria.
Davanti a lui verranno radunati tutti i popoli. Egli separera gli uni dagli altri, come il pastore separa le pecore
dalle capre, e porra le pecore alla sua destra e le capre alla sinistra.

Allora il re dira a quelli che saranno alla sua destra: “Venite, benedetti del Padre mio, ricevete in eredita il
regno preparato per voi fin dalla creazione del mondo, perché ho avuto fame e mi avete dato da mangiare,
ho avuto sete e mi avete dato da bere, ero straniero e mi avete accolto, nudo e mi avete vestito, malato e mi
avete visitato, ero in carcere e siete venuti a trovarmi”.

Allora i giusti gli risponderanno: “Signore, quando ti abbiamo visto affamato e ti abbiamo dato da mangiare,
o assetato e ti abbiamo dato da bere? Quando mai ti abbiamo visto straniero e ti abbiamo accolto, o nudo e
ti abbiamo vestito? Quando mai ti abbiamo visto malato o in carcere e siamo venuti a visitarti?”. E il re
rispondera loro: “In verita io vi dico: tutto quello che avete fatto a uno solo di questi miei fratelli pit piccoli,
I'avete fatto a me”.

Poi dira anche a quelli che saranno alla sinistra: “Via, lontano da me, maledetti, nel fuoco eterno, preparato
per il diavolo e per i suoi angeli, perché ho avuto fame e non mi avete dato da mangiare, ho avuto sete e non
mi avete dato da bere, ero straniero e non mi avete accolto, nudo e non mi avete vestito, malato e in carcere
e non mi avete visitato”.

Anch’essi allora risponderanno: “Signore, quando ti abbiamo visto affamato o assetato o straniero o nudo o
malato o in carcere, e non ti abbiamo servito?”. Allora egli rispondera loro: “In verita io vi dico: tutto quello
che non avete fatto a uno solo di questi pit piccoli, non I'avete fatto a me”.

E se ne andranno: questi al supplizio eterno, i giusti invece alla vita eterna».

C’e sempre un ultimo rimedio alla disumanita: il riconoscimento coraggioso che I'altro c’e e ti viene incontro,
nella sua diversita, con la sua storia, con i suoi talenti e con le sue debolezze.

Da questa capacita di sguardo dipende la riuscita di una vita umana, oppure la sua inevitabile degradazione.
Per tale motivo agli occhi di Gesu il gesto concreto della cura per I'altro non si riduce ad uno slogan generico
e un po’ zuccheroso, ma diviene criterio di giudizio sul senso complessivo di una intera vita.

Non solo, ma chiunque fa questo, attivando la consapevolezza credente che I'altro c’e e non lo puoi scansare,
ha a che fare con Lui, tocca il Risorto, anche qualora non lo sapesse.

Le categorie di persone elencate da GesU richiamano tutte I'esperienza della debolezza, della fragilita:
I’affamato e I'assetato, il carcerato, lo straniero e I'ammalato. Sono esperienze di vita rivelative, non solo
perché arginano ogni delirio di onnipotenza, ma perché suscitano la memoria della propria fame e di cid che
e successo quando qualcuno ci ha dato da mangiare; accendono il ricordo di quando ci siamo sentiti stranieri
o carcerati e qualcuno ci ha accolti e si € preso cura di noi.

Il Regno di Dio non € questione di parole astratte, ma di gesti e di relazioni che tengono umana la nostra vita
e il modo di abitare il mondo. Che cosa poi voglia dire sfamare, accogliere, curare in modo adeguato e
secondo giustizia, sara sempre un difficile lavoro di discernimento comune, di oscillazione tra bene possibile
e male minore. Ma cio che deve succedere prima di tutto & che, comunque e sempre, I'altro sia riconosciuto
per quello che &, nella fatica che questo incontro comporta. A meno di tanto saremmo gia sotto la soglia
umana senza rimedio, perché non toccheremmo la destinazione piena del nostro essere al mondo, rivelataci
in Gesu fin dalle origini.

Meno male che I'altro c’e e ci viene incontro, anche quando non vorremmo! Ci potra scorticare, ci potra dare
fastidio, ma & il segno che siamo ancora vivi, che siamo ancora umani, contro ogni spiritualita alla moda che
predica il proprio benessere come idolo, la fuga dal corpo, dagli altri, dalla vita reale.

Proprio per questa ragione, fino alla fine della storia, personale e comunitaria, non potra mai esserci un
legame con Gesu che non avvenga attraverso la carne concreta dell’altro. E dovremmo gioire se, qualora ce
ne fossimo dimenticati, ne riconoscessimo la verita tra coloro che neppure sanno di avere a che fare con il
Signore. A puro vantaggio della custodia dell’'umano che & in noi!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 3 dicembre — 1° di Avvento (anno B)

ILTEMPO PRESENTE

(Mc 13, 33-37)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli:

«Fate attenzione, vegliate, perché non sapete quando é il momento. E come un uomo, che é partito
dopo aver lasciato la propria casa e dato il potere ai suoi servi, a ciascuno il suo compito, e ha
ordinato al portiere di vegliare.

Vegliate dunque: voi non sapete quando il padrone di casa ritornera, se alla sera o a mezzanotte o
al canto del gallo o al mattino;, fate in modo che, giungendo all'improvviso, non vi trovi
addormentati.

Quello che dico a voi, lo dico a tutti: vegliate!».

L’Avvento ci riporta al tema dell’attesa. E attesa vuol dire fiducia operosa, apertura verso qualcosa
che ci viene incontro e sostiene il nostro desiderio di vivere. Il grande Van Gogh, in una sua lettera
spedita al fratello Theo, esprime il suo speciale attaccamento al quadro raffigurante il seminatore.
E se ne puo capire il motivo: un uomo come lui, non compreso dai suoi contemporanei, considerato
matto e pericoloso, fa esplodere tutta la sua umanita nei colori delle sue opere, spesso dipinte
all'improvviso, quasi di getto, fuggendo di corsa nel silenzio dei campi di grano.

Il seminatore, qui, viene rappresentato mentre semina d’estate, dunque nella stagione sbagliata.
Forse la veglia di cui parla Gesu si avvicina a questa immagine: il tempo presente, che tu sia al
mattino, o alla sera, o ti stia trovando nel pieno del giorno, € sempre un tempo di semina, di
coinvolgimento personale, un tempo da impiegare bene, con fiducia, anche quando si possono
presentare mille motivi per non seminare piu e addormentarsi.

Il brano evangelico distingue tra servi e portinai. Perché non immaginare il compito dei discepoli di
Gesu e della sua Chiesa non certo come potere sulla storia e sugli altri, ma come il servizio del
portiere che tiene alto lo sguardo a favore di tutti? Non & forse questa la responsabilita di chi cerca
di custodire ogni giorno la luce del vangelo perché continui ad essere fonte di calore e di speranza
per tutti? Perché non smetta di essere fiamma che risveglia, impegna, converte, per evitare che gli
occhi non cadano nel torpore dell’autosufficienza?

Certo, € piu facile lamentarsi, delegare sempre ad altri, sprofondare sul divano del proprio singolo
benessere, chiedere che I'annuncio liberante di Gesu sia un po’ ammorbidito per non essere
eccessivamente disturbati. Piu complicato e continuare a seminare bene, a lasciarsi plasmare senza
timore dalle mani del “vasaio divino” piene di cura verso di noi, a mettere davvero se stessi in cio
che si vive. Ma proprio quando siamo sorpresi da questa sana “fatica”, il vangelo annuncia che
guesto tempo e pieno della presenza del Signore: il tempo presente, quello che hai a disposizione
per vivere e che non ti inventi. Non lasciartelo rubare! E 'unico modo perché questo avvenga si
nasconde nella provocazione del seminatore di Van Gogh: continua a seminare bene, anche quando
non sembra essere stagione, anche controvento, con gesti ampi e larghi, affinché il seme buono sia
il piu possibile, fin dove si riesce, a disposizione di tutti. E allora troverai i frutti anche per te,
imparando a rimanere sveglio.


https://www.facebook.com/photo.php?fbid=1985088278483688&set=a.1473056056353582.1073741828.100009476067036&type=3



https://www.facebook.com/photo.php?fbid=1985088278483688&set=a.1473056056353582.1073741828.100009476067036&type=3
https://www.facebook.com/photo.php?fbid=1985088278483688&set=a.1473056056353582.1073741828.100009476067036&type=3
https://www.facebook.com/photo.php?fbid=1985088278483688&set=a.1473056056353582.1073741828.100009476067036&type=3

LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 10 dicembre — 2° di Avvento (anno B)

APRIRE UN SENTIERO

(Mc1,1-8)

Inizio del vangelo di Gesu, Cristo, Figlio di Dio.

Come sta scritto nel profeta Isaia:

«Ecco, dinanzi a te io mando il mio messaggero:

egli preparera la tua via.

Voce di uno che grida nel deserto:

Preparate la via del Signore,

raddrizzate i suoi sentieri»,

vi fu Giovanni, che battezzava nel deserto e proclamava un battesimo di conversione per il perdono dei
peccati.

Accorrevano a lui tutta la regione della Giudea e tutti gli abitanti di Gerusalemme. E si facevano
battezzare da lui nel fiume Giordano, confessando i loro peccati.

Giovanni era vestito di peli di cammello, con una cintura di pelle attorno ai fianchi, e mangiava cavallette
e miele selvatico. E proclamava: «Viene dopo di me colui che é piu forte di me: io non sono degno di
chinarmi per slegare i lacci dei suoi sandali. lo vi ho battezzato con acqua, ma egli vi battezzera in Spirito
Santo».

Proseguiamo la riflessione di Avvento sul quadro di Van Gogh, intitolato “Il seminatore”. In primo piano,
al centro della scena, c’e un sentiero, appena accennato, in mezzo alla sterpaglia. Chi e stato ad aprirlo?
Forse chi si & recato nel campo per raccogliere il grano, oppure il contadino che sta seminando,
allontanandosi verso I'esterno del quadro.

Quel piccolo sentiero € dipinto per ciascuno di noi. Non importa di saperne |'autore; c’é e basta, esiste
perché qualcuno ha camminato, si € fatto largo tra le spighe di grano e poco per volta ne ha tracciato il
percorso. Ora ¢ li, pronto a ricevere i passi di altri, che a loro volta cammineranno, si prenderanno cura
del campo, per lasciare di nuovo il posto a chi verra. E piu il sentiero viene calpestato e piu mantiene i
suoi contorni, la sua direzione, la sua consistenza, resistendo al ritorno dell’erba che lo cancellerebbe.
Giovanni Battista ¢ il tracciatore di sentieri; non & preoccupato di se stesso, della propria fama e della
memoria del proprio nome. Come il seminatore del quadro, passa, annuncia qualcosa di nuovo, indica
qualcuno che verra, per tornare nell’lombra e lasciare la precedenza al Figlio di Dio. Grazie a lui la strada
€ battuta, puod essere percorsa con fiducia. Il resto sarebbe gia troppo, farebbe di nuovo ombra a colui
che deve venire.

Genialita del racconto di Marco: il suo vangelo non inizia con Gesu, ma con un altro, che grida per lui nel
deserto, per aprire un sentiero. E’ un contrasto netto, dalle tinte forti, come il giallo prorompente di Van
Gogh: e il gesto deciso, e al tempo stesso discreto, di un Dio che non si mette in primo piano, ma in coda
come tutti, rivelando all’'uomo che non si realizza la propria vita cercando di occupare con insistenza
tutta la scena, ma lasciando posto agli altri e alla loro diversita. Quella di Giovanni & una parola libera,
profetica, che deve “fare posto”, aprire con fatica una breccia, una porta, affinché i cuori possano essere
allenati a riconoscere il Signore che viene.

Quando ti senti un po’ malato di protagonismo, guarda in silenzio quel piccolo sentiero. Gesu, il Figlio di
Dio, ha voluto farsi precedere da un tracciatore, senza mettersi al centro. E non dimenticarti che la gioia
piu grande & quella che provi quando riesci a rallegrarti per il solo fatto che qualcuno, senza neanche
conoscerti, ha potuto camminare sul sentiero che tu hai contribuito a tracciare. E ti basta, perché il resto
produrrebbe di nuovo un triste arrivismo che genera invidia. Quanto esercizio ci vuole per provare una
gioia cosi indescrivibile, libera da ogni tornaconto!

Eppure si pud. Questo ci dice lo stile di Giovanni Battista; questo ci dice quel piccolo sentiero, messo li
guasi per caso, dall’inarrivabile Van Gogh.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 17 dicembre — 3° di Avvento (anno B)

CIO’ CHE ANCORA NON SI CONOSCE

(Gv 1,6-8.19-28)

Venne un uomo mandato da Dio:

il suo nome era Giovanni.

Egli venne come testimone

per dare testimonianza alla luce,

perché tutti credessero per mezzo di lui.

Non era lui la luce,

ma doveva dare testimonianza alla luce.

Questa é la testimonianza di Giovanni, quando i Giudei gli inviarono da Gerusalemme sacerdoti e
leviti a interrogarlo: «Tu, chi sei?». Egli confesso e non nego. Confesso: «lo non sono il Cristo». Allora
gli chiesero: «Chi sei, dunque? Sei tu Elia?». «Non lo sono», disse. «Sei tu il profeta?». «No», rispose.
Gli dissero allora: «Chi sei? Perché possiamo dare una risposta a coloro che ci hanno mandato. Che
cosa dici di te stesso?». Rispose: «lo sono voce di uno che grida nel deserto: Rendete diritta la via del
Signore, come disse il profeta Isaia».

Quelli che erano stati inviati venivano dai farisei. Essi lo interrogarono e gli dissero: «Perché dunque
tu battezzi, se non sei il Cristo, né Elia, né il profeta?». Giovanni rispose loro: «lo battezzo nell’acqua.
In mezzo a voi sta uno che voi non conoscete, colui che viene dopo di me: a lui io non sono degno di
slegare il laccio del sandalo».

Questo avvenne in Betania, al di la del Giordano, dove Giovanni stava battezzando.

Ci lasciamo nuovamente guidare dal quadro di Van Gogh, scelto per questo cammino di Avvento. Il
seminatore gira le spalle al tramonto, mentre i suoi occhi sono rivolti verso la notte incombente. Un
Salmo afferma: “Voglio svegliare I'aurora”, e il contadino sa bene che cosa significa investire su un
seme di cui ancora non si vedono i frutti. Spesso e piu facile riempirsi gli occhi di un passato che sta
tramontando, piuttosto di scrutare con tenacia la notte, credendo fino in fondo all’aurora che verra,
quasi contribuendo a “svegliarla” con il proprio laborioso desiderio!

Giovanni Battista, oltre ad essere un tracciatore di sentieri, &€ anche un saggio seminatore: nulla puo
dire di se stesso se non in relazione ad un altro, se non guardando con tutto se stesso a cio che verra.
E’ un monito liberante per ciascuno di noi: si pud vivere solo nella misura in cui accetti di accogliere
cid che in alcun modo puo essere definito, conosciuto, controllato una volta per sempre. Non puoi
sciogliere i legacci dei sandali di Gesu con I'intenzione nascosta di fermarlo e di bloccarlo come fosse
una tua gelosa proprieta, ma puoi soltanto disporti a riconoscere la sua presenza sempre nuova
leggendo la vita che si muove, che va avanti, dentro la quale Lui & presente tra noi, e non certo come
un extraterrestre, eppure non conoscibile se pretendessimo di imprigionarlo in cio che gia riteniamo
di sapere in modo compiuto.

Ogni volta che siamo tentati di accontentarci del tramonto, di cido che pensiamo di conoscere gia in
anticipo senza alcuno scarto, impariamo dal seminatore di Van Gogh, dallo stile di Giovanni Battista,
che ci fa voltare verso la notte per annunciare che la vita non & garantita da cio che ci sta alle spalle,
ma dalla fiducia che riponiamo in cido che ancora non comprendiamo, in cid che ancora ci viene
incontro.

Per questo motivo il cristianesimo non sopporta di essere ridotto a ideologia, perché e verita di una
storia vissuta, di una vita in movimento, di un’esistenza che cambia. Tutto questo & spiazzante, non
€ una facile rassicurazione, ma & I'unico modo che permette di stare al mondo nella gioia, nella
continua riconoscenza orante, aperti costantemente, nell’attesa operosa, all’aurora che verra.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 24 dicembre — 4° di Avvento (anno B)

GREMBO

(Lc 1, 26-38)

In quel tempo, I"angelo Gabriele fu mandato da Dio in una citta della Galilea, chiamata Nazaret, a
una vergine, promessa sposa di un uomo della casa di Davide, di nome Giuseppe. La vergine si
chiamava Maria. Entrando da lei, disse: «Rallégrati, piena di grazia: il Signore e con te».

A queste parole ella fu molto turbata e si domandava che senso avesse un saluto come questo.
L’angelo le disse: «Non temere, Maria, perché hai trovato grazia presso Dio. Ed ecco, concepirai un
figlio, lo darai alla luce e lo chiamerai Gesu. Sara grande e verra chiamato Figlio dell’Altissimo; il
Signore Dio gli dara il trono di Davide suo padre e regnera per sempre sulla casa di Giacobbe e il suo
regno non avrda fine».

Allora Maria disse all’angelo: «Come avverra questo, poiché non conosco uomo?». Le rispose
I'angelo: «Lo Spirito Santo scendera su di te e la potenza dell’Altissimo ti coprira con la sua ombra.
Percio colui che nascera sara santo e sara chiamato Figlio di Dio. Ed ecco, Elisabetta, tua parente,
nella sua vecchiaia ha concepito anch’essa un figlio e questo é il sesto mese per lei, che era detta
sterile: nulla é impossibile a Dio».

Allora Maria disse: «Ecco la serva del Signore: avvenga per me secondo la tua parola». E I'angelo si
allontano da lei.

Il grembo materno & la nostra prima casa. Non é fatta di pietra, ma di carne; non é fissa, ma pulsa e
si muove con il battito del cuore; non trattiene per sé, ma spinge fuori perché si venga alla luce.

La vita nasce al caldo, ha a che fare con la cura silenziosa, non con il rumore assordante
dell’arrivismo.

Dio si fa piccolo, si fa uomo lasciandosi ospitare dalle pareti amorevoli del grembo di Maria. Se Lui
nasce, la nascita di ciascuno di noi, il nostro essere figli, assume una dignita cosi originaria che
nessuno ce la puo togliere.

Per vivere il Natale cristiano € necessario maturare in noi I'atteggiamento credente di Maria, la
Madre di Gesu: stupore, silenzio, ascolto che sa percepire i sussurri di Dio, ricerca faticosa e
dubbiosa, messa alla prova da una vita non sempre facile.

In giorni frenetici come questi, prima di vivere la notte santa proviamo ancora a fermarci, a
immaginare di mettere I'orecchio sulla pancia gravida di Maria di Nazaret, per sentire la voce fragile
di un Dio che scalcia, che si fa bambino, che sceglie come casa un grembo di donna, affinché il cielo
sia gia sulla terra, qui ed ora, e vi rimanga per sempre.

Van Gogh, nel quadro del seminatore, inverte i colori: I'azzurro tipico del cielo riveste la terra, le
case, i campi, i corpi. Non & forse l'espressione artistica di cid che tutti, in qualche modo,
desideriamo? Che gia su questa terra ci sia spazio per un cielo pieno di ossigeno? Che questo mondo,
iniziando da un grembo, possa diventare casa ospitale per tutti? In laboriosa attesa, buona vigilia!



LA TRACCIA - Un pensiero per Natale
25 dicembre — Natale del Signore

NON C'ERA POSTO

(Lc 2, 1-14)

In quei giorni un decreto di Cesare Augusto ordino che si facesse il censimento di tutta la terra. Questo
primo censimento fu fatto quando Quirinio era governatore della Siria. Tutti andavano a farsi censire,
ciascuno nella propria citta.

Anche Giuseppe, dalla Galilea, dalla citta di Nazaret, sali in Giudea alla citta di Davide chiamata
Betlemme: egli apparteneva infatti alla casa e alla famiglia di Davide. Doveva farsi censire insieme a
Maria, sua sposa, che era incinta.

Mentre si trovavano in quel luogo, si compirono per lei i giorni del parto. Diede alla luce il suo figlio
primogenito, lo avvolse in fasce e lo pose in una mangiatoia, perché per loro non c’era posto nell’alloggio.
C’erano in quella regione alcuni pastori che, pernottando all’aperto, vegliavano tutta la notte facendo la
guardia al loro gregge. Un angelo del Signore si presento a loro e la gloria del Signore li avvolse di luce.
Essi furono presi da grande timore, ma I'angelo disse loro: «Non temete: ecco, vi annuncio una grande
gioia, che sara di tutto il popolo: oggi, nella citta di Davide, & nato per voi un Salvatore, che é Cristo
Signore. Questo per voi il segno: troverete un bambino avvolto in fasce, adagiato in una mangiatoia».

E subito apparve con I'angelo una moltitudine dell’esercito celeste, che lodava Dio e diceva:

«Gloria a Dio nel pit alto dei cieli

e sulla terra pace agli uomini, che egli ama».

Tutti cerchiamo un posto, una terra, una casa per poter vivere. Si nasce con la testa, ma poi saranno
i piedi, ultimi a uscire dal grembo materno, a dettare il ritmo dell’esistenza, non appena
impareranno a scalciare e poi a camminare.

Per questo motivo avere un suolo € il primo fondamentale diritto di ogni figlio che viene al mondo.
Non & questione di parte, né di partiti, non € tema confessionale, né ideologico, ma & il primo
semplice riconoscimento umano di cid che succede quando si nasce: una terra, insieme a mani,
cuori, affetti, che accoglie i fragili piedini di chi presto si mettera diritto e iniziera a muoversi con le
proprie gambe. Se questo riconoscimento non c¢’€, non manca soltanto una legge tra le tante, mala
condizione fondamentale dell’'umanita di tutti.

Il peregrinare di Maria e di Giuseppe alla ricerca di un posto che per loro non c’e, raccontato poi dal
prologo di Giovanni con I'espressione “ma i suoi non I’hanno accolto”, rivela un dramma sempre
attuale, in ogni epoca della storia. Nella nostra frenesia non sembra esserci posto per la fragilita, ma
solo per l'onnipotenza. Non c’e posto per il silenzio, ma solo per chi parla piu forte o per la
mormorazione che uccide a colpi di parole e di notizie false o travisate, non c’é posto per la fatica
di un’accoglienza saggia e prudente dell’altro diverso da me, ma solo la difesa del proprio posto e
del proprio benessere a scapito di quello degli altri.

Eppure, nonostante tutto, Gesu nasce, mette i piedi a terra nella grotta di Betlemme. Il posto per
lui & preparato dai rudi pastori, non dai potenti dell’epoca; I'ossigeno per le sue narici € la
meditazione silenziosa di Maria e Giuseppe, non la pubblicita rumorosa di un evento commerciale
(prima o poi si nascera anche nei contri commerciali? Speriamo di no!); I'ospitalita viene vissuta da
alcuni Magi stranieri, non certo dall’opportunismo untuoso di Erode.

Che il Natale, riponendo al centro la nascita di Gesu, il Figlio di Dio, ci faccia rimettere i piedi per
terra, ridando il posto a cio che di pil umano esiste tra noi, a cid che permette ai nostri fragili piedi,
dovungue posino terra, di poter camminare, di essere curati, rispettati e ospitati fino alla fine dei
loro giorni. Di qualunque colore siano. Buon Natale!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 31 dicembre — Festa della Santa Famiglia (anno B)

CIO’ CHE DEVE ESSERE DETTO

(LC 2, 22-40)

Quando furono compiuti i giorni della loro purificazione rituale, secondo la legge di Mose, [Maria e
Giuseppe] portarono il bambino [Gesu] a Gerusalemme per presentarlo al Signore — come é scritto
nella legge del Signore: «Ogni maschio primogenito sara sacro al Signore» — e per offrire in sacrificio
una coppia di tortore o due giovani colombi, come prescrive la legge del Signore.

Ora a Gerusalemme c’era un uomo di nome Simeone, uomo giusto e pio, che aspettava la
consolazione d’Israele, e lo Spirito Santo era su di lui. Lo Spirito Santo gli aveva preannunciato che
non avrebbe visto la morte senza prima aver veduto il Cristo del Signore. Mosso dallo Spirito, si reco
al tempio e, mentre i genitori vi portavano il bambino Gesu per fare cio che la Legge prescriveva a
suo riguardo, anch’egli lo accolse tra le braccia e benedisse Dio, dicendo:

«Ora puoi lasciare, o Signore, che il tuo servo

vada in pace, secondo la tua parola,

perché i miei occhi hanno visto la tua salvezza,

preparata da te davanti a tutti i popoli:

luce per rivelarti alle genti

e gloria del tuo popolo, Israele».

Il padre e la madre di Gesu si stupivano delle cose che si dicevano di lui. Simeone li benedisse e a
Maria, sua madre, disse: «Ecco, egli é qui per la caduta e la risurrezione di molti in Israele e come
segno di contraddizione — e anche a te una spada trafiggera I’anima —, affinché siano svelati i pensieri
di molti cuori».

C’era anche una profetessa, Anna, figlia di Fanuele, della tribt di Aser. Era molto avanzata in eta,
aveva vissuto con il marito sette anni dopo il suo matrimonio, era poi rimasta vedova e ora aveva
ottantaquattro anni. Non si allontanava mai dal tempio, servendo Dio notte e giorno con digiuni e
preghiere. Sopraggiunta in quel momento, si mise anche lei a lodare Dio e parlava del bambino a
quanti aspettavano la redenzione di Gerusalemme.

Quando ebbero adempiuto ogni cosa secondo la legge del Signore, fecero ritorno in Galilea, alla loro
citta di Nazaret. Il bambino cresceva e si fortificava, pieno di sapienza, e la grazia di Dio era su di lui.

Nell’epoca della privacy e dell'individualismo, & facile scambiare un consiglio sincero per una
indebita intrusione da tenere a distanza, oppure e piu frequente che si vivano bene le relazioni fino
a quando ci si sente dire dall’altro non cid che deve essere detto, ma solo cio che piace sentirsi dire.
Da un lato si difende a oltranza la libera circolazione di ogni opinione, I’emancipazione da ordini e
obblighi derivanti dall’esterno, mentre dall’altra si fanno strada nuovi e rigidissimi dogmi: nessuno
tocchi le mie idee, le mie sicurezze, “é€ cosi e basta”. L’insegnante, il medico, lI'appello
all’approfondimento e allo studio, la comunita, la politica, le leggi, sono di per sé nemici di cui
diffidare, eventualmente da considerare nella misura in cui rientrano nello schema della propria
intoccabile opinione.

La famiglia di Nazaret, nella quale Gesu, il Figlio di Dio, ha respirato i suoi primi anni di vita, fa
un’esperienza del tutto diversa: del bambino Gesu presentato al tempio vengono dette parole molto
scomode, non certo di circostanza. Simeone e Anna, pur con delicatezza e scegliendo il contesto
adatto, usano profezie dure, che padri e madri non vorrebbero sentir pronunciare a proposito di sé
e del proprio figlio. Eppure, in questo straordinario affresco evangelico, in cui anche il luogo freddo
del tempio sembra per un istante diventare una casa accogliente, si rivela una cura e una saggezza
di rapporti di cui soltanto lo Spirito pud essere autore. Nessuno, durante quella conversazione, si
parla addosso a sproposito; nessuno si limita a sfogare cio che ha dentro; nessuno scade nella facile



piacioneria o nell'idolatria di se stesso. Ciascuno tiene il suo posto e, soprattutto, viene annunciato
cid che deve essere proclamato, senza timore di ferire il cuore come una lancia nel costato.
Quante volte ci si € sentiti soli nel dover dire non semplicemente la propria opinione, né ripetere la
pura eco di se stessi, ma una parola piu grande di tutto questo, sapendo gia in anticipo di non essere
subito compresi, né di ricevere applausi. Ma & proprio questo tipo di solitudine, la medesima che si
puo percepire dietro le parole di Simeone e Anna, che diventa grembo in grado di generare.
Abbiamo bisogno che nelle nostre case non ci siano piacionerie di piccolo cabotaggio, ma si riscopra
che cio che ci circonda non e I'intruso e basta, ma anche la possibilita di un’indicazione, di un respiro,
di una crescita che, proprio perché non si limita a ripetere cid che vorremmo sentirci dire, puo
diventare segno reale dello Spirito che da vita.

Non si puo imparare tutto questo se non si riapprende da capo I'arte dell’ascolto e, ancora di piU, la
capacita di attraversare, sostenere e sopportare quella solitudine che inevitabilmente si affaccia in
noi ogni volta che abbiamo il coraggio, con tutta la cura necessaria, di dire cio che deve essere detto,
senza esitazioni, per il bene dell’altro.

Non ci salvano le opinioni alla moda, in cui ci si puo trastullare a lungo senza cambiare neanche di
una virgola, ma la ricerca sincera e comune di cido che nella vita & serio, tiene, non inganna. E in
buona parte dei casi cid avviene grazie a chi, ferendoci un po’ il cuore, ci fa uscire dalle nostre
certezze assodate.



