LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 3 gennaio — 2° di Natale (anno C)

IN PRINCIPIO
(Gv. 1, 1-18)

In principio era il Verbo,

e il Verbo era presso Dio

e il Verbo era Dio.

Egli era, in principio, presso Dio:
tutto e stato fatto per mezzo di lui

e senza di lui nulla é stato fatto di cio che esiste.

In lui era la vita

e la vita era la luce degli uomini;

la luce splende nelle tenebre

e le tenebre non I’hanno vinta.

Venne un uomo mandato da Dio:

il suo nome era Giovanni.

Egli venne come testimone

per dare testimonianza alla luce,

perché tutti credessero per mezzo di lui.
Non era lui la luce,

ma doveva dare testimonianza alla luce.
Veniva nel mondo la luce vera,

quella che illumina ogni uomo.

a quelli che credono nel suo nome,

i quali, non da sangue

né da volere di carne

né da volere di uomo,

ma da Dio sono stati generati.

E il Verbo si fece carne

e venne ad abitare in mezzo a noi;

e noi abbiamo contemplato la sua gloria,
gloria come del Figlio unigenito

che viene dal Padre,

pieno di grazia e di verita.

Giovanni gli da testimonianza e proclama:
«Era di lui che io dissi:

Colui che viene dopo di me

€ avanti a me,

perché era prima di me».

Dalla sua pienezza

noi tutti abbiamo ricevuto:

grazia su grazia.

Era nel mondo Perché la Legge fu data per mezzo di Mose,

e il mondo é stato fatto per mezzo di lui; la grazia e la verita vennero per mezzo di Gesu Cristo.
eppure il mondo non lo ha riconosciuto. Dio, nessuno lo ha mai visto:

Venne fra i suoi, il Figlio unigenito, che & Dio

e i suoi non lo hanno accolto. ed e nel seno del Padre,

A quanti pero lo hanno accolto e lui che lo ha rivelato.

ha dato potere di diventare figli di Dio:

Dare inizio a qualcosa implica sempre molto coraggio: iniziare la giornata, un anno nuovo, un lavoro, una
relazione o un’amicizia, una fase particolare della vita, una scuola o una scelta importante.

Ma che cosa ci muove? Che cosa sta davvero all’inizio? Il vangelo di Giovanni annuncia che in principio sta
la Parola che si fa carne, il legame dialogico, una continua sorgente di cura, di amore, di affetto ospitale.
In principio, dunque, non sta il nulla, la solitudine, ma Gesu stesso, che non arriva in un secondo momento,
ma & all’origine da sempre e proprio per questo € nel medesimo tempo la destinazione di ciascuno di noi,
cio che sta davanti e ci viene incontro.

Meditare su questa consapevolezza cambia tutto: non sei tu all’origine di te stesso, costretto ad una
onnipotenza a lungo andare ingestibile, oltre che disumana, ma diventi figlio nel Figlio, riconoscente,
libero di voler bene, di ringraziare, di accogliere i tuoi limiti e di lodare la vicinanza del fratello come una
benedizione, nonostante tutto.

E’ questo che per il cristianesimo sta in principio, che suscita ogni volta un nuovo inizio, che offre una
destinazione buona alla propria vita. Nelle tenebre non si sa dove andare, ma quando all’inizio sta la luce,
anche il buio piu oscuro non pud avere la meglio sul desiderio di camminare, di guardare davanti, di
credere nella bonta dell’altro.

Il prologo di Giovanni, che non & una disquisizione astratta sugli inizi, ma conosce bene la storia e i suoi
drammi, ha ragione: I'esistenza umana sara sempre una faticosa lotta tra la tentazione di credere che
all’inizio ci sia la solitudine e I'apertura fiduciosa alla promessa d’amore che sola occupa il principio, grazie
all'incarnazione del Figlio.



Il corpo ospitale di Gesu custodisce per sempre e rivela a favore di tutti che il principio di ogni cosa € una
definitiva benedizione, & legame che si fa carne affinché ogni uomo, nel suo proprio corpo, possa trovare
la sua casa, il suo posto, la sua dignita in questo mondo.

Mille volte scenderanno le tenebre — e lo sappiamo bene — ma altrettante volte e ancora di piu il Figlio
fatto carne, principio e destinazione di tutte le cose, € li a raccogliere e a rilanciare una possibilita di
riscatto e di un nuovo inizio. Per chi si affida a lui, con tutto il cuore.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 17 gennaio — 2° del Tempo Ordinario (anno C)

FARE FESTA E’ POSSIBILE
Gv2,1-12

In quel tempo, vi fu una festa di nozze a Cana di Galilea e c'era la madre di Gesu. Fu invitato alle nozze anche Gesu
con i suoi discepoli.

Venuto a mancare il vino, la madre di Gesu gli disse: «Non hanno vino». E Gesu le rispose: «Donna, che vuoi da me?
Non e ancora giunta la mia ora». Sua madre disse ai servitori: «Qualsiasi cosa vi dica, fatela».

Vi erano la sei anfore di pietra per la purificazione rituale dei Giudei, contenenti ciascuna da ottanta a centoventi
litri. E Gesu disse loro: «Riempite d'acqua le anfore»; e le riempirono fino all'orlo. Disse loro di nuovo: «Ora
prendetene e portatene a colui che dirige il banchetto». Ed essi gliene portarono.

Come ebbe assaggiato I'acqua diventata vino, colui che dirigeva il banchetto - il quale non sapeva da dove venisse,
ma lo sapevano i servitori che avevano preso l'acqua - chiamo lo sposo e gli disse: «Tutti mettono in tavola il vino
buono all'inizio e, quando si é gia bevuto molto, quello meno buono. Tu invece hai tenuto da parte il vino buono
finorax.

Questo, a Cana di Galilea, fu l'inizio dei segni compiuti da Gesu; egli manifesto la sua gloria e i suoi discepoli
credettero in lui.

Festeggiare & un’esperienza umana fondamentale. La festa, infatti, con i suoi movimenti e i suoi riti,
interrompe il tempo quotidiano, aprendolo alla gratuita e restituendogli umanita. E tuttavia oggi sembra
diventato piu difficile festeggiare. Da un lato ci convinciamo di non averne mai lo spazio, quasi che sia una
perdita di tempo rispetto al lavoro; dall’altra e assai facile che la festa si trasformi in una fuga, o in uno
sballo fine a se stesso, che ti rende piu stanco di prima. In un caso o nell’altro, comunque, la festa non si
vive, non si attraversa come tempo umano di rigenerazione e di incontro con gli altri. Non solo, ma I’'epoca
attuale tende a farci sentire in colpa quando festeggiamo: con tutte le cose che non vanno, puoi forse
permetterti di festeggiare? E cosi pare di dover dare ragione a Leopardi: la festa si pud solo desiderare,
ma non si puo vivere, perché non appena arriva il vino non & gia piu buono e torna la tristezza e la
nostalgia.

Ora, secondo la narrazione del quarto vangelo, Gesu inizia la sua predicazione pubblica facendo spazio ad
una festa: partecipa ad un banchetto di nozze, sedendosi a tavola. E il suo gesto & proprio questo:
procurare il vino buono significa porre le condizioni non solo perché la festa ci sia, ma perché possa essere
vissuta fino in fondo come un tempo umano, come rigenerazione di rapporti, come rivelazione di una
gratuita che rianima i cuori. E il particolare pilu geniale, che non ci deve sfuggire, & che nessuno si accorge
dell’operato di Gesu: tutti ne godono i benefici, ma la quasi totalita dei presenti pensa che sia lo sposo ad
aver provveduto al buon vino affinché non mancasse. Questo & cid che conta, non mettere al centro se
stessil!

Forse il problema si gioca proprio su questo punto: a forza di voler essere sempre protagonisti a tutti i
costi, si finisce o per non festeggiare mai, perché bisogna produrre di continuo spremendosi fino all’ultima
goccia, oppure ci si sballa rovinando la festa, a se stessi e agli altri.

Imparare a festeggiare — e I'Eucaristia domenicale & tempo di festa — & fare come Gesu: creare spazio
all’altro, non voler essere al centro, ma gioire senza invidia ogni volta che qualcuno, pur non sapendolo,
riesce a gioire grazie a te. Maria, da vera madre, |'aveva intuito e solo per questo si espone, senza timore,
fidandosi di suo figlio e di cio che fara.

La testimonianza cristiana, se ce ne fossimo dimenticati, passa anche di qui: in un tempo in cui e difficile
saper festeggiare bene, il discepolo di Gesu non cede alla tentazione della tristezza e del protagonismo,
ma si impegna, come & successo a Cana, a custodire la gioia e la bellezza umana della festa. A favore di
tutti, senza volere nulla in cambio, che non sia la stupita soddisfazione di vedere I'altro gioire, nonostante
tutto.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 24 gennaio — 3° del Tempo Ordinario (anno C)

ELOGIO DELLA SCRITTURA
(Lc 1,1-4; 4,14-21)

Poiché molti hanno cercato di raccontare con ordine gli avvenimenti che si sono compiuti in mezzo a noi, come ce li
hanno trasmessi coloro che ne furono testimoni oculari fin da principio e divennero ministri della Parola, cosi anch’io
ho deciso di fare ricerche accurate su ogni circostanza, fin dagli inizi, e di scriverne un resoconto ordinato per te,
illustre Teofilo, in modo che tu possa renderti conto della solidita degli insegnamenti che hai ricevuto.

In quel tempo, Gesu ritorno in Galilea con la potenza dello Spirito e la sua fama si diffuse in tutta la regione.
Insegnava nelle loro sinagoghe e gli rendevano lode.

Venne a Nazaret, dove era cresciuto, e secondo il suo solito, di sabato, entro nella sinagoga e si alzo a leggere. Gli
fu dato il rotolo del profeta Isaia; apri il rotolo e trovo il passo dove era scritto:

«Lo Spirito del Signore é sopra di me; per questo mi ha consacrato con I’'unzione e mi ha mandato a portare ai poveri
il lieto annuncio, a proclamare ai prigionieri la liberazione e ai ciechi la vista; a rimettere in liberta gli oppressi e
proclamare I'anno di grazia del Signore».

Riavvolse il rotolo, lo riconsegno all’inserviente e sedette. Nella sinagoga, gli occhi di tutti erano fissi su di lui. Allora
comincio a dire loro: «Oggi si & compiuta questa Scrittura che voi avete ascoltato».

L’accelerazione del tempo ha reso piu difficile il lavoro della scrittura. Per scrivere, infatti, ci vuole tempo,
silenzio, riflessione, pazienza, capacita di leggere in profondita le cose che succedono. Soprattutto non si
puo scrivere senza ascoltare, senza lasciare che gli altri e il mondo circostante ci parlino, ci coinvolgano,
ci rivolgano una parola significativa che ancora non sappiamo, né vogliamo pretendere di conoscere in
anticipo.

Eppure la scrittura rimane fondamentale per 'uomo, anche nell’epoca virtuale, portando con sé tre cose
altamente umanizzanti. Prima di tutto essa € la traccia umile, e al tempo stesso coraggiosa, di un ascolto
sincero: e gesto di riconoscenza per cio che ci precede e ci fa vivere. In secondo luogo manifesta la
creativita e la genialita dello scrittore, che elabora i suoi sentimenti, le sue scelte, le sue prese di posizione,
la ricchezza del suo mondo interiore. E non da ultimo, scrivere significa consegnare, testimoniare, fissare
nella grammatica qualcosa che, tramite la lettura, puo rivivere in altri, in modo nuovo e inaspettato.
Nella scrittura c’e tutto questo: gesto umile di ascolto, creativita fiduciosa, cura per chi verra dopo e
leggera. E’ un atto di fede, di liberta, di donazione. Non cancella il tempo, ma lo apre, lo rallenta, lo rende
vivibile, come luogo di rivelazione inattesa. E’ davvero il caso di dire: dimmi come leggi un libro, dimmi
come scrivi e ti diro chi sei!

La freschezza della fede cristiana passa di generazione in generazione attraverso un magnifico intreccio di
scritture: I'’evangelista mette per scritto cido che Gesu impara leggendo a sua volta un testo, scritto molto
tempo prima di lui. Non solo, ma i presenti alla sinagoga di Nazaret iniziano a cogliere qualcosa della sua
identita dal modo unico con cui Gesu legge cio che altri hanno scritto, fissando gli occhi su di lui, Lettore
per eccellenza. Altro che lettera morta! Qui le Scritture vivono, producono vita, generano la fede, una
comunita credente, una conversione del cuore.

“Oggi si adempie questa scrittura”: se Gesu ha imparato ad essere Figlio, e dunque il suo rapporto con il
Padre, anche cosi, leggendo e rendendo vive le Scritture antiche nella sua stessa persona, anche per noi,
dopo duemila anni, non c’eé reale comunione con Lui se non esercitandoci ad ascoltare la Scrittura,
esercizio che intanto puo gia iniziare abituandoci a leggere un libro con calma, senza fretta, rendendolo
Vivo in noi.

Avere un libro come compagno di viaggio & un modo preciso, concreto, per allenare cuore, testa, mani a
lasciarci formare dalla Parola scritta di Dio, la quale, come & avvenuto per Gesu alla sinagoga, non vuole
esistere se non tramite la concreta scrittura degli uomini, che la rende viva e capace di generare tempo e
storia.



LA TRACCIA - un pensiero per domenica
Domenica 31 gennaio — 4° del Tempo Ordinario (anno C)

ALTROVE

(Lc 4, 21-30)

In quel tempo, Gest comincio a dire nella sinagoga: «Oggi si € compiuta questa Scrittura che voi avete ascoltato».
Tutti gli davano testimonianza ed erano meravigliati delle parole di grazia che uscivano dalla sua bocca e dicevano:
«Non é costui il figlio di Giuseppe?». Ma egli rispose loro: «Certamente voi mi citerete questo proverbio: “Medico,
cura te stesso. Quanto abbiamo udito che accadde a Cafarnao, fallo anche qui, nella tua patria!”». Poi aggiunse:
«In verita io vi dico: nessun profeta é bene accetto nella sua patria. Anzi, in verita io vi dico: c’erano molte vedove in
Israele al tempo di Elia, quando il cielo fu chiuso per tre anni e sei mesi e ci fu una grande carestia in tutto il paese;
ma a nessuna di esse fu mandato Elia, se non a una vedova a Sarépta di Sidone. C’erano molti lebbrosi in Israele al
tempo del profeta Eliseo; ma nessuno di loro fu purificato, se non Naaman, il Siro».

All’'udire queste cose, tutti nella sinagoga si riempirono di sdegno. Si alzarono e lo cacciarono fuori della citta e lo
condussero fin sul ciglio del monte, sul quale era costruita la loro citta, per gettarlo giti. Ma egli, passando in mezzo
a loro, si mise in cammino.

Nessun profeta € accetto nella sua patria. Anzi, trova violenza e rifiuto. La Parola di Dio e fatta per
camminare, per uscire, per emergere tra le pieghe quotidiane del mondo che attraversa, per fiorire altrove
in forme nuove, inedite, dove meno te lo aspetti. Non sopporta di essere utilizzata con atteggiamento
mafioso per legittimare privilegi, per erigere bandiere di parte, per appoggiare luoghi esclusivi o ruoli
intoccabili. La Parola di Dio non si lascia imbrigliare, bloccare, controllare dalle cose immobili, gia sapute
una volta per sempre, ma apre all'imprevisto, restituendo alla nostra liberta le sue capacita piu alte,
guarendoci dai risentimenti e dalle paure che ci fanno erigere difese gli uni nei confronti degli altri.

Ecco perché Gesu a Nazaret, nella sua terra, viene respinto: fino a quando rimane negli schemi prestabiliti
da qualcuno, allora tutto va bene, la situazione e tranquilla, ma non appena chiede di camminare verso
una Parola che, come gia ai tempi di Elia ed Eliseo, & gia all’opera fuori dai nostri recinti e dalle nostre facili
sicurezze, nasce l|'astio, la violenza, la mormorazione, addirittura un tentativo esplicito di omicidio.
Come passare indenni da un pagina di vangelo cosi? Per lo meno dovremmo intuire che c’é bisogno di un
cristianesimo piu profetico, piu coraggioso, che si metta in cammino dietro a Gesu per scoprire senza
invidia forme nuove di comunita ecclesiali, di presenza evangelica in mezzo all’'umanita che ci accomuna.
Non bastano piu i soliti giri, le solite strutture, il solito linguaggio che non dice pil niente a nessuno, le
solite condanne apologetiche fine a se stesse, la solita “patria” del ... “si € sempre fatto cosi”. E intanto,
con questa pesantezza, ti perdi I'agire della Parola che altrove sta proseguendo il suo inarrestabile
cammino di umanizzazione!

C’e bisogno, dunque, di un cristianesimo in grado di spingersi altrove, senza voler sapere prima cosa
succedera, ma con la gioia di sapersi rallegrare nel vedere che la lieta notizia evangelica & gia da un’altra
parte, fa fiorire cose nuove, scioglie dai ruoli che mortificano chiedendo di diventare uomini con il cuore
aperto, libero, capace di vedere lontano.

Se San Paolo ricorda che cido che rimane €& la carita, proprio questa ¢ tra le sue forme piu alte, tanto da
esigere che qualcuno dia tutta la vita per questo, fino a pagare di persona qualora fosse necessario: far
vacillare le nostre presunte certezze per guarire, per essere liberi di camminare altrove senza paura, come
ha fatto Gesu tra i suoi concittadini di Nazaret.

Certo, come la storia dei profeti di ogni tempo ci insegna, questa opera di cura educativa a favore della
liberta dell’altro non puo avvenire senza incomprensioni e inevitabili risentimenti, ma e l'unica strada da
percorrere affinché anche oggi, in un mondo che cambia, la fede cristiana possa risuonare in modo nuovo
e coinvolgente. Per tutti, senza privilegi per nessuno.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 7 febbraio — 5° del Tempo Ordinario (anno C)

LA MANO DEL PESCATORE
(Lc 5, 1-11)

In quel tempo, mentre la folla gli faceva ressa attorno per ascoltare la parola di Dio, Gest, stando presso il lago di
Gennesaret, vide due barche accostate alla sponda. | pescatori erano scesi e lavavano le reti. Sali in una barca, che
era di Simone, e lo prego di scostarsi un poco da terra. Sedette e insegnava alle folle dalla barca.

Quando ebbe finito di parlare, disse a Simone: «Prendi il largo e gettate le vostre reti per la pesca». Simone rispose:
«Maestro, abbiamo faticato tutta la notte e non abbiamo preso nulla; ma sulla tua parola gettero le reti». Fecero
cosi e presero una quantita enorme di pesci e le loro reti quasi si rompevano. Allora fecero cenno ai compagni
dell’altra barca, che venissero ad aiutarli. Essi vennero e riempirono tutte e due le barche fino a farle quasi affondare.
Al vedere questo, Simon Pietro si getto alle ginocchia di Gesu, dicendo: «Signore, allontanati da me, perché sono un
peccatore». Lo stupore infatti aveva invaso lui e tutti quelli che erano con lui, per la pesca che avevano fatto,; cosi
pure Giacomo e Giovanni, figli di Zebedeo, che erano soci di Simone. Gesu disse a Simone: «Non temere; d’ora in poi
sarai pescatore di uomini».

E, tirate le barche a terra, lasciarono tutto e lo seguirono.

La figura del pescatore & sempre stata particolarmente intrigante. Vederlo sulla spiaggia, tra le barche
ormeggiate e le grandi reti da pesca, suscita la fantasia, genera storie, provoca una misteriosa
ammirazione. Sara perché i pescatori salpano di notte, affrontando il buio, la solitudine, i pericoli
incombenti del mare e delle tempeste, ma vedere tra le loro mani il pesce appena pescato € come se
fossero in grado di metterci in contatto con qualcosa che sfugge, che arriva da lontano, una sorta di mondo
sconosciuto che all'improvviso diventa accessibile, visibile per la prima volta.

GesuU, sulla spiaggia, non si limita a scegliere Pietro, ma lo chiama perché & colpito dal suo lavoro, dal suo
essere pescatore. Ha di fronte a sé una grande folla, ma la sua attenzione & colpita da alcuni uomini che,
tornati dal mare aperto, stanno riassettando le reti. E’ in quel gesto, in quelle loro mani che Gesu coglie
qualcosa di imperdibile, addirittura di fondamentale per la sua chiesa futura.

Prima di tutto il pescatore viaggia, prende il largo, ha bisogno di fiducia e di grandi orizzonti. Questo € cio
che per Gesu conta pil di ogni altra cosa: non una folla assordante, non i numeri stratosferici, non le lotte
ideologiche, ma qualcuno che senza troppe parole sappia fidarsi di cio che & valido, allarghi la propria
visione delle cose e ricominci a gettare le reti anche dopo la delusione di una battuta di pesca andata
male.

Non solo, ma il pescatore, a differenza del pastore che conosce gia abbastanza bene le sue pecore che
guida, non sa che cosa si impigliera nella sua rete. Non puo saperlo in anticipo, non puo averne il controllo.
Puo solo gettarla e rigettarla innumerevoli volte, tirarla su e vedere che cosa e successo.

Cosi, dunque, ¢ il discepolo: € necessario non voler sapere prima, ma buttare giu la rete e poi imparare
I'arte faticosa del discernimento, come fanno le mani del pescatore che poco per volta, con pazienza,
pulisce le reti e tiene da parte, senza rovinarlo, il pesce buono.

Chiamando Pietro, un pescatore, Gesu consegna in un batter d’occhio alla sua chiesa questo stile
fondamentale: non la folla, non I'’emozione di un momento, ma gente aperta, ospitale, coraggiosa, che
prende il largo, che non vuole sapere tutto prima di incontrare davvero la storia dell’altro, ma che discerne
con saggezza tra le cose umane cid che tiene alla prova della vita e cio che, invece, inesorabilmente la
mortifica.

La chiesa di Gesu, dunque, ha bisogno della mano del pescatore: ruvida, abituata al lavoro, tutto subito
persino un po’ scostante, non incline al sensazionalismo superficiale, ma estremamente saggia e delicata
nel saper cogliere tra le maglie strette della storia le capacita piu alte e pit buone che ciascuno, a partire
dalla sua vicenda personale, sa portare con sé. Senza saperlo prima, ma solo fidandosi del suo Signore,
come fanno i pescatori, ogni volta che prendono il largo e tornano sulla spiaggia riassettando le reti con
infinita pazienza.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 14 febbraio — 1° di Quaresima (anno C)

PRENDERE LE DISTANZE
(Lc. 4, 1-13)

In quel tempo, Gesu, pieno di Spirito Santo, si allontano dal Giordano ed era guidato dallo Spirito nel deserto, per
quaranta giorni, tentato dal diavolo. Non mangio nulla in quei giorni, ma quando furono terminati, ebbe fame.
Allora il diavolo gli disse: «Se tu sei Figlio di Dio, di’ a questa pietra che diventi pane». Gesu gli rispose: «Sta scritto:
“Non di solo pane vivra I'uomo”».

Il diavolo lo condusse in alto, gli mostro in un istante tutti i regni della terra e gli disse: «Ti daro tutto questo potere
e la loro gloria, perché a me é stata data e io la do a chi voglio. Percio, se ti prostrerai in adorazione dinanzi a me,
tutto sara tuo». Gesu gli rispose: «Sta scritto: “Il Signore, Dio tuo, adorerai: a lui solo renderai culto”».

Lo condusse a Gerusalemme, lo pose sul punto pit alto del tempio e gli disse: «Se tu sei Figlio di Dio, géttati git di
qui; sta scritto infatti: “Ai suoi angeli dara ordini a tuo riguardo affinché essi ti custodiscano”; e anche: “Essi ti
porteranno sulle loro mani perché il tuo piede non inciampi in una pietra”». Gesu gli rispose: «E stato detto: “Non
metterai alla prova il Signore Dio tuo”».

Dopo aver esaurito ogni tentazione, il diavolo si allontano da lui fino al momento fissato.

Non possiamo sapere fino in fondo che cosa sia accaduto nei quaranta giorni in cui Gesu e rimasto da solo,
nel deserto, con la sua fame. Ed ¢ giusto cosi. A forza di voler tenere tutto sotto controllo, rischiamo di
perdere la consapevolezza che nei tornanti decisivi della vita umana non ci possono essere i riflettori, né
si puod avere I'assoluta certezza di ogni cosa; neppure si puo pensare di poter essere sempre accompagnati
da qualcuno. E’ necessario, invece, entrare in quella sana solitudine generativa che ogni scelta radicale
porta sempre con sé.

Il testo evangelico, rispettoso di questa dinamica, lascia comunque intravedere qualcosa, con molta
discrezione, senza voler spiegare tutto.

Che cosa succede, dunque, nel deserto? Accade che Gesu, dopo il suo battesimo, impara a prendere
nettamente le distanze dallo stile molesto, invadente del Tentatore. E lo fa con una straordinaria liberta.
“Non di solo pane vivra 'uomo”: prende le distanze dall’illusorio godimento immediato e magico di tutte
le cose, che uccide il desiderio e spegne la speranza.

“Solo al Signore renderai culto”: prende le distanze dall’idolatria del potere, del ruolo fine a se stesso, del
controllo spasmodico, del possesso invidioso.

“Non tenterai il Signore tuo Dio”: prende le distanze dalla disumana affermazione di sé, dalla
strumentalizzazione del sacro — e della Scrittura stessa — per scopi violenti, discriminatori, narcisistici.

Il Tentatore € molesto perché non lascia spazio, perché non sa “giocare”, perché si prende troppo sul
serio, perché semplifica tutto, getta sospetto, toglie I’aria, mortifica 'uomo e la sua storia.

GesU, invece, prende tempo, apre storie, rimanda al Padre, agli altri, allo stupore accogliente per il mondo
e per le cose. Prendere le distanze, per Gesu, significa ricreare lo spazio affinché I'uomo rimanga uomo e
non sia molestato dalla schiavitu dell’idolo, che spesso puo anche assumere |'apparenza di una forma di
zelo per il bene, ma in modo dogmatico e spietato.

Una delle tradizionali opere di misericordia spirituali recita cosi: “Sopportare pazientemente le persone
moleste”. Non significa subire in modo supino la molestia, ma fare come Gesu: prendere le distanze,
entrare in un altro stile di vita, anche a costo della solitudine. E oggi pilu che mai & necessario che la
comunita dei discepoli prenda le distanze dalla molestia mortificante della prestazione, dell’arrivismo,
della pesantezza delle strutture, della riduzione dei legamia puro commercio, da cui non & esente neppure
la stessa religione e I'esperienza del sacro, in cui ne va del rapporto con Dio.

C’e un’altra strada che custodisce la bellezza e la profondita della nostra umanita. Gesu, vivendola,
decidendola come forma della sua vita, la apre e la traccia per noi, attraversando il deserto.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 21 febbraio — 2° di Quaresima (anno C)

ATTRAVERSARE LA NUBE
(Lc 9, 28-36)

In quel tempo, Gesu prese con sé Pietro, Giovanni e Giacomo e sali sul monte a pregare. Mentre pregava, il suo volto
cambio d’aspetto e la sua veste divenne candida e sfolgorante. Ed ecco, due uomini conversavano con lui: erano
Moseé ed Elia, apparsi nella gloria, e parlavano del suo esodo, che stava per compiersi a Gerusalemme.

Pietro e i suoi compagni erano oppressi dal sonno; ma, quando si svegliarono, videro la sua gloria e i due uomini che
stavano con lui.

Mentre questi si separavano da lui, Pietro disse a Gesu: «Maestro, é bello per noi essere qui. Facciamo tre capanne,
una per te, una per Mosé e una per Elia». Egli non sapeva quello che diceva.

Mentre parlava cosi, venne una nube e li copri con la sua ombra. All’entrare nella nube, ebbero paura. E dalla nube
usci una voce, che diceva: «Questi é il Figlio mio, I’eletto; ascoltatelo!».

Appena la voce cesso, resto Gesu solo. Essi tacquero e in quei giorni non riferirono a nessuno cio che avevano visto.

“Consigliare i dubbiosi”: suona cosi una della sette opere di misericordia spirituale. Arriva il momento in
Cui & necessario attraversare il dubbio, una situazione di paura o di smarrimento. Lo sbaglio piu grande,
in questi casi, & quello di pensare che la soluzione sia la risposta magica, veloce, abbagliante a tutte le
domande. Chi davvero sa consigliare, invece, non ha la pretesa di risolvere velocemente ogni cosa, ma
chi, accompagnando le domande, rilancia il desiderio di sapere, riaccende la passione della ricerca, aiuta
a trasformare la crisi in una possibilita di crescita e di approfondimento.

Cosi avviene per la scuola: il buon maestro non spegne le domande riempiendo I'alunno di nozioni,
illudendosi che cosi non ci siano pit dubbi né difficolta, ma apre e prepara lo studente ad attraversare il
dubbio, guardando insieme ad una verita che non & mai un possesso geloso, né del maestro, né del
discepolo, ma rimane motivo di sorpresa inesauribile per entrambi.

Mi sembra di poter leggere cosi I'episodio evangelico della Trasfigurazione. Fino a quando Gesu e
identificato con la veste bianca e sfolgorante, i discepoli non possono fare altro che addormentarsi: una
luce cosi non e sopportabile dall'uomo, non aiuta a comprendere, ma invade la scena bloccando occhi e
cuore. Solo entrando nella nube, invece, Pietro e i discepoli iniziano a muoversi, a udire da capo una voce,
una promessa che sostiene, ma che non si sostituisce al loro cammino. Certo, attraversare la nube puo
sempre fare paura, ma al tempo stesso proprio nella nube e grazie ad essa si € anche custoditi, avvolti e
se ci si fida si puo vivere, perché non si € abbagliati o addirittura atterrati da una luce troppo forte,
invadente, disumana.

La voce stessa che viene dal cielo non consiglia limitandosi a risolvere le cose, ma rilanciando per i discepoli
il faticoso lavoro della fiducia e del confronto continuo con la vita quotidiana.

Anche in questo Gesu si rivela come il Signore: corregge per sempre l'idea invadente e illusoriamente
rassicurante del sacro, per aprire, nel sacro stesso, ad un’esperienza di Dio riconoscibile nella nube, segno
della sua capacita misericordiosa di guidare senza accecare, di consigliare senza sostituirsi, di dare fiducia
senza permettere alcuna fuga dalla realta.

Non aspettiamoci, dunque, che Gesu dissolva la nube del dubbio, a favore di una presunta sfolgorante
chiarezza. D'altronde non fu cosi neanche per Moseé e per Elia, con cui il Signore si intrattiene sul monte:
I'uno non entro nella terra promessa, I'altro concluse in modo misterioso e nebuloso la sua parabola
terrena. Egli, invece, ci permette di attraversarla quella nube, rendendola vivibile per noi e per gli altri che
camminano insieme a noi.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 28 febbraio — 3° di Quaresima (anno C)

SAPER DECIDERE
(Lc 13, 1-9)

In quel tempo si presentarono alcuni a riferire a Gesu il fatto di quei Galilei, il cui sangue Pilato aveva fatto scorrere
insieme a quello dei loro sacrifici. Prendendo la parola, Gesu disse loro: «Credete che quei Galilei fossero piu
peccatori di tutti i Galilei, per aver subito tale sorte? No, io vi dico, ma se non vi convertite, perirete tutti allo stesso
modo. O quelle diciotto persone, sulle quali crollo la torre di Siloe e le uccise, credete che fossero piu colpevoli di tutti
gli abitanti di Gerusalemme? No, io vi dico, ma se non vi convertite, perirete tutti allo stesso modo».

Diceva anche questa parabola: «Un tale aveva piantato un albero di fichi nella sua vigna e venne a cercarvi frutti,
ma non ne trovo. Allora disse al vignaiolo: “Ecco, sono tre anni che vengo a cercare frutti su quest’albero, ma non
ne trovo. Taglialo dunque! Perché deve sfruttare il terreno?”. Ma quello gli rispose: “Padrone, lascialo ancora
quest’anno, finché gli avro zappato attorno e avro messo il concime. Vedremo se portera frutti per I’avvenire; se no,
lo taglierai” ».

A decidere si impara. Non & un’operazione semplice, soprattutto in tempi un po’ confusi come quello
attuale, in cui sembra molto pil facile trovare scuse, anche legittime, per rimandare le scelte fondamentali
della vita.

Eppure decidere € necessario, per non restare sempre e soltanto alla finestra, del tutto passivi rispetto
allo scorrere dell’esistenza. Decidere significa non rimanere adolescenti per tutta la vita, ma metterci la
faccia, assumere una responsabilita, pagare di persona, generare qualcosa, accettare di sbagliarsi, di
sporcarsi le mani, di dover rimediare agli inevitabili errori. Se mettiamo insieme tutto questo, allora non
e vero che decidersi € un peso moralistico, una schiavitu volontarista, ma puo diventare cio che accende
il desiderio, cido che appassiona la nostra liberta, rendendola possibile, vivibile, umana.

La parabola del fico sterile pronunciata da Gesu ci provoca proprio su questo punto: ogni tempo che ti e
dato da vivere e sempre un tempo di decisione, aperto davanti a te dal gesto amorevole del contadino,
che continua a lavorare il terreno affinché la pianta, nonostante tutto, prima o poi porti frutto. Ma
appunto, quel frutto non maturera mai senza di te, ma solo tramite il tuo coinvolgimento, il coraggio delle
tue scelte. Nulla e gia deciso in anticipo e, al tempo stesso, nulla puo accadere rimandando le scelte
all'infinito. E’ necessario dunque entrare con tutto se stessi nel proprio tempo, senza fuggirlo, pieni di
gratitudine per la paziente cura del contadino, ma senza per questo approfittare della sua bonta
dormendo sonni tranquilli.

Il libero esercizio della decisione & cid che ci rende uomini: lasciati coinvolgere dagli avvenimenti che
succedono attorno a te, evitando di pensare che non ti riguarderanno mai, fatti aiutare, senza pretendere
di poter decidere solo e sempre in modo solitario, prenditi il tempo dovuto, per non fare scelte affrettate
dimenticando le conseguenze che ne derivano.

Un’opera di misericordia spirituale afferma: “Ammonire i peccatori”. Per noi, nell’era del ‘politicamente
corretto’ e del falso ‘rispetto’, sembra impossibile compiere verso I'altro una cosa del genere. Eppure
basterebbe imparare da Gesu, che di fronte al male non ha timore di alzare la voce, di aggirare le leggi
sulla privacy, non certo per suscitare paura o per fare I'autoritario di turno, ma perché una decisione e
possibile solo a patto che qualcuno ci svegli, ci ammonisca, ci apra una strada, ci aiuti con forza a saper
decidere sufficientemente bene.

A meno di tanto ci addormenteremmo tutti e anche la misericordia infinita di quel contadino, che & Dio
stesso, non riuscirebbe a rallegrarsi nel vedere la nascita di buoni frutti.

Mettiamoci dunque al lavoro, chiedendo il coraggio profetico, anche se difficile, di ammonirci a vicenda,
per imparare a decidere. Senza addormentarci!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 6 marzo — 4° di Quaresima (anno C)

FESTEGGIARE IL DESIDERIO
(Lc 15,1-3.11-32)

In quel tempo, si avvicinavano a Gesu tutti i pubblicani e i peccatori per ascoltarlo. | farisei e gli scribi mormoravano
dicendo: «Costui accoglie i peccatori e mangia con loro».

Ed egli disse loro questa parabola: «Un uomo aveva due figli. Il piti giovane dei due disse al padre: “Padre, dammi
la parte di patrimonio che mi spetta”. Ed egli divise tra loro le sue sostanze. Pochi giorni dopo, il figlio piti giovane,
raccolte tutte le sue cose, parti per un paese lontano e la sperpero il suo patrimonio vivendo in modo dissoluto.
Quando ebbe speso tutto, sopraggiunse in quel paese una grande carestia ed egli comincio a trovarsi nel bisogno.
Allora ando a mettersi al servizio di uno degli abitanti di quella regione, che lo mando nei suoi campi a pascolare i
porci. Avrebbe voluto saziarsi con le carrube di cui si nutrivano i porci; ma nessuno gli dava nulla. Allora ritorno in
sé e disse: “Quanti salariati di mio padre hanno pane in abbondanza e io qui muoio di fame! Mi alzero, andro da
mio padre e gli diro: Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono pit degno di essere chiamato tuo figlio.
Trattami come uno dei tuoi salariati”. Si alzo e torno da suo padre.

Quando era ancora lontano, suo padre lo vide, ebbe compassione, gli corse incontro, gli si getto al collo e lo bacio.
Il figlio gli disse: “Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono piti degno di essere chiamato tuo figlio”.
Ma il padre disse ai servi: “Presto, portate qui il vestito pit bello e fateglielo indossare, mettetegli I’anello al dito e i
sandali ai piedi. Prendete il vitello grasso, ammazzatelo, mangiamo e facciamo festa, perché questo mio figlio era
morto ed é tornato in vita, era perduto ed é stato ritrovato”. E cominciarono a far festa.

Il figlio maggiore si trovava nei campi. Al ritorno, quando fu vicino a casa, udi la musica e le danze; chiamo uno dei
servi e gli domando che cosa fosse tutto questo. Quello gli rispose: “Tuo fratello é qui e tuo padre ha fatto
ammazzare il vitello grasso, perché lo ha riavuto sano e salvo”. Egli si indigno, e non voleva entrare. Suo padre allora
usci a supplicarlo. Ma egli rispose a suo padre: “Ecco, io ti servo da tanti anni e non ho mai disobbedito a un tuo
comando, e tu non mi hai mai dato un capretto per far festa con i miei amici. Ma ora che é tornato questo tuo figlio,
il quale ha divorato le tue sostanze con le prostitute, per lui hai ammazzato il vitello grasso”. Gli rispose il padre:
“Figlio, tu sei sempre con me e tutto cio che e mio é tuo; ma bisognava far festa e rallegrarsi, perché questo tuo
fratello era morto ed é tornato in vita, era perduto ed é stato ritrovato”».

Una lunga tradizione moralistica ci ha abituati a pensare che seguire il proprio desiderio sia una forma di
egoismo. Ne e scaturita I'idea che il rapporto con Dio debba spegnere il desiderio o, nel migliore dei casi,
disciplinarlo. La parabola del Padre misericordioso manda all’aria questo schema disumano, molto
‘religioso’, forse, ma assai poco evangelico.

Che cosa succede, infatti, nella vita dei due figli? Accade che, per vie diverse, ambedue mortifichino il
proprio desiderio, o per eccesso, nel caso del figlio minore, o per difetto, nel caso del maggiore. Il primo,
infatti, ritiene di poter realizzare la propria vita prendendo tutto per sé, tramite il consumo sfrenato di
tutte le cose. Alla fine si ritrova pil scontento e affamato di prima. Il secondo, invece, ha imparato molto
bene a soffocare in modo sistematico il suo desiderio, preferendo la suggestione comoda ma triste, cieca,
schiavizzante, dell’'obbedienza legalistica. Alla fine si ritrova estraneo, proprio nella casa in cui pensava di
essere al sicuro.

Che cosa fa il Padre? Stana i due figli, li mette a nudo, restituendo loro la bonta del proprio desiderio,
perché ridiventi il motore fruttuoso della loro esistenza. Si diventa generosi, si impara a moltiplicare
I’amore, si genera vita in altri quando si segue, si cura, si rinnova il proprio desiderio, non certo quando lo
si mortifica, cedendo inevitabilmente al rancore e al risentimento.

Grazie all’abbraccio del Padre, il figlio minore comprende che non esiste desiderio che non sia custodito,
salvato, dalla legge della condivisione, dalla scoperta che il nuovo sta nel rendere nuove le cose che gia
vivi e non nella rincorsa ansiosa di novita che un attimo dopo sono gia vecchie. Il figlio maggiore, dal canto
suo, puo scoprire che non ha senso una legge che non sia davvero al servizio dell’'uomo e della comunione
riconciliante con i fratelli, che non sia in grado, cioe, di fare spazio alla novita che si manifesta nel perdono.
E tutto questo avviene attraverso I'esperienza della festa, luogo in cui il desiderio puo ritrovare tutta la
sua altezza umana e la sua trasparente vocazione originaria all’lamore.

Una delle opere di misericordia spirituale afferma: “Perdonare le offese”. Dovremmo tradurla cosi: lasciati
liberare da un’immagine di Dio soffocante, che ti offende, che non ha nulla da spartire con il Padre di



GesU, che non si riconosce né nella fuga consumistica, né nel soffocamento moralistico. Anche se non &
facile, lasciati invece abbracciare da un Dio che sostiene e guida il tuo desiderio, che custodisce la tua
liberta mettendola in movimento verso gli altri. In fin dei conti € la logica commerciale che ha bisogno di
figli che consumano all'inverosimile, oppure che obbediscono come macchine alle leggi dispotiche del
mercato. La parabola € un antidoto benefico a tutto cio, perché ci libera, ci umanizza, restituendoci la
saggezza della condivisione contro il menzognero consumo di tutte le cose e la scioltezza della gratitudine
contro I'apparente sicurezza del legalismo soffocante.

Per questo Dio, proprio come il Padre della parabola, ci prepara una festa. A noi il coraggio di prendervi
parte con liberta. Senza offesa, né rancoril



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 13 marzo — 5° di Quaresima (anno C)

RIPARTIRE DALLA TERRA
(Gv 8, 1-11)

In quel tempo, Gesu si avvio verso il monte degli Ulivi. Ma al mattino si reco di nuovo nel tempio e tutto il popolo
andava da lui. Ed egli sedette e si mise a insegnare loro.

Allora gli scribi e i farisei gli condussero una donna sorpresa in adulterio, la posero in mezzo e gli dissero: «Maestro,
questa donna é stata sorpresa in flagrante adulterio. Ora Mose, nella Legge, ci ha comandato di lapidare donne
come questa. Tu che ne dici?». Dicevano questo per metterlo alla prova e per avere motivo di accusarlo.

Ma Gesu si chino e si mise a scrivere col dito per terra. Tuttavia, poiché insistevano nell’interrogarlo, si alzo e disse
loro: «Chi di voi é senza peccato, getti per primo la pietra contro di lei». E, chinatosi di nuovo, scriveva per terra.
Quelli, udito cio, se ne andarono uno per uno, cominciando dai piti anziani.

Lo lasciarono solo, e la donna era la in mezzo. Allora Gesu si alzo e le disse: «Donna, dove sono? Nessuno ti ha
condannata?». Ed ella rispose: «Nessuno, Signore». E Gesu disse: «Neanch’io ti condanno; va’ e d’ora in poi non
peccare pit».

La logica del giudizio, del sospetto e della condanna & I'unica possibile? Per poco che si riesca a rimanere
umani ci si rende conto che non & cosi. Nessuno di noi pud essere semplicemente identificato con il male
che commette, per quanto possa essere scandaloso ed efferato. Non solo, ma proprio la pura logica del
giudizio e della condanna sembra moltiplicare il male e il risentimento, piuttosto che arginarlo e risolverlo.
GesU blocca questo dispositivo perverso, chinandosi verso la terra e scrivendo con le dita nella polvere.
Tanto per I'adultera, quanto per i suoi aguzzini si apre cosi un mondo nuovo, impensabile fino a quel
momento; accade come una sospensione, un silenzio, un indietreggiamento che rivela un’altra possibilita,
un altro modo di essere. Questo gesto del Figlio di Dio risulta piu potente di ogni suo precedente miracolo,
piu forte delle sue stesse parabole: qui irrompe, in un istante, la misericordia come giustizia, il riscatto
come salvezza reale dal male, il perdono come smascheramento della perversione insita nella vendetta e
nel risentimento.

E tutto cid accade tramite un gesto “terroso”: per sottrarsi alla logica della condanna occorre tornare alla
terra, non ergersi al di sopra di essa, per sentire I’altro e riconoscerlo come parte della medesima umanita.
Significa chinarsi, raccogliersi, ripartire dal basso, entrare nella storia reale dell’altro, senza limitarsi al
riferimento generico ad una legge universale, ma incrociando sul serio il volto singolare dell’altro.

Allora non c’e pill posto per parole che diventano pietre, ma solo per uno spazio lasciato libero affinché
ciascuno possa riprendersi in mano, ricominciare, risorgere, cambiare, accettando anche il rischio che
guesto non avvenga, che le pietre siano comunque scandalosamente scagliate contro il fratello. Eppure,
il gesto di Gesu manifesta che solo cosi si tocca la giustizia propria del Padre suo.

Il testo evangelico dell’adultera ha avuto una storia travagliata; solo alla fine e con difficolta viene accolto
nella redazione finale del quarto vangelo, a testimonianza di come la chiesa stessa sia stata spiazzata dallo
stile unico, singolarissimo di Gesu. Dunque, soltanto maturando questo cambio di prospettiva la comunita
cristiana diventa la chiesa del suo Signore, la chiesa del Risorto; solo cosi essa rimane nel solco “terroso”
della vera tradizione evangelica.

Lo sapeva bene quell’opera di misericordia spirituale che diceva: “Consolare gli afflitti”. Invece di puntare
il dito dall’alto, dovremmo chiedere il coraggio di ripartire dalla terra, dall’afflizione dei fratelli, per creare
tra noi consolazione, fiducia, coraggio, possibilita autentica di riscatto. In modo vero, non retorico, per
evitare di tradire I'annuncio liberante del vangelo rivolto sempre e comunque a tutti gli uomini.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 20 marzo — Le Palme (anno C)

IL PANE, IL FUOCO, IL LENZUOLO
(Lc. 22,14-23,56)

Passione di nostro Signore Gesu Cristo secondo Luca

Quando venne l'ora, [Gesu] prese posto a tavola e gli apostoli con lui, e disse loro: «Ho tanto desiderato mangiare
questa Pasqua con voi, prima della mia passione, perché io vi dico: non la mangero piu, finché essa non si compia
nel regno di Dio». E, ricevuto un calice, rese grazie e disse: «Prendetelo e fatelo passare tra voi, perché io vi dico: da
questo momento non berro piti del frutto della vite, finché non verra il regno di Dio».

Poi prese il pane, rese grazie, lo spezzo e lo diede loro dicendo: «Questo é il mio corpo, che é dato per voi; fate questo
in memoria di me». E, dopo aver cenato, fece lo stesso con il calice dicendo: «Questo calice é la nuova alleanza nel
mio sangue, che é versato per voi».

«Ma ecco, la mano di colui che mi tradisce & con me, sulla tavola. Il Figlio dell’'uomo se ne va, secondo quanto e
stabilito, ma guai a quell’uomo dal quale egli viene tradito!». Allora essi cominciarono a domandarsi I’'un I'altro chi
di loro avrebbe fatto questo.

E nacque tra loro anche una discussione: chi di loro fosse da considerare pit grande. Egli disse: «l re delle nazioni le
governano, e coloro che hanno potere su di esse sono chiamati benefattori. Voi pero non fate cosi; ma chi tra voi é
pit grande diventi come il piti giovane, e chi governa come colui che serve. Infatti chi é pit grande, chi sta a tavola
o chi serve? Non é forse colui che sta a tavola? Eppure io sto in mezzo a voi come colui che serve. Voi siete quelli che
avete perseverato con me nelle mie prove e io preparo per voi un regno, come il Padre mio I’ha preparato per me,
perché mangiate e beviate alla mia mensa nel mio regno. E siederete in trono a giudicare le dodici tribu di Israele.
Simone, Simone, ecco: Satana vi ha cercati per vagliarvi come il grano; ma io ho pregato per te, perché la tua fede
non venga meno. E tu, una volta convertito, conferma i tuoi fratelli». E Pietro gli disse: «Signore, con te sono pronto
ad andare anche in prigione e alla morte». Gli rispose: «Pietro, io ti dico: oggi il gallo non cantera prima che tu, per
tre volte, abbia negato di conoscermi».

Poi disse loro: «Quando vi ho mandato senza borsa, né sacca, né sandali, vi é forse mancato qualcosa?». Risposero:
«Nulla». Ed egli soggiunse: «Ma ora, chi ha una borsa la prenda, e cosi chi ha una sacca; chi non ha spada, venda il
mantello e ne compri una. Perché io vi dico: deve compiersi in me questa parola della Scrittura: “E fu annoverato tra
gli empi”. Infatti tutto quello che mi riguarda volge al suo compimento». Ed essi dissero: «Signore, ecco qui due
spade». Ma egli disse: «Basta!».

Usci e ando, come al solito, al monte degli Ulivi; anche i discepoli lo sequirono. Giunto sul luogo, disse loro: «Pregate,
per non entrare in tentazione». Poi si allontano da loro circa un tiro di sasso, cadde in ginocchio e pregava dicendo:
«Padre, se vuoi, allontana da me questo calice! Tuttavia non sia fatta la mia, ma la tua volonta». Gli apparve allora
un angelo dal cielo per confortarlo. Entrato nella lotta, pregava pit intensamente, e il suo sudore divento come
gocce di sangue che cadono a terra. Poi, rialzatosi dalla preghiera, ando dai discepoli e li trovo che dormivano per
la tristezza. E disse loro: «Perché dormite? Alzatevi e pregate, per non entrare in tentazione».

Mentre ancora egli parlava, ecco giungere una folla; colui che si chiamava Giuda, uno dei Dodici, li precedeva e si
avvicino a Gesu per baciarlo. Gesu gli disse: «Giuda, con un bacio tu tradisci il Figlio dell’'uomo?». Allora quelli che
erano con lui, vedendo cio che stava per accadere, dissero: «Signore, dobbiamo colpire con la spada?». E uno di loro
colpi il servo del sommo sacerdote e gli stacco I'orecchio destro. Ma Gesu intervenne dicendo: «Lasciate! Basta
cosi!». E, toccandogli I'orecchio, lo guari. Poi Gest disse a coloro che erano venuti contro di lui, capi dei sacerdoti,
capi delle guardie del tempio e anziani: «Come se fossi un ladro siete venuti con spade e bastoni. Ogni giorno ero
con voi nel tempio e non avete mai messo le mani su di me; ma questa e I'ora vostra e il potere delle tenebre».
Dopo averlo catturato, lo condussero via e lo fecero entrare nella casa del sommo sacerdote. Pietro lo seguiva da
lontano. Avevano acceso un fuoco in mezzo al cortile e si erano seduti attorno; anche Pietro sedette in mezzo a loro.
Una giovane serva lo vide seduto vicino al fuoco e, guardandolo attentamente, disse: «Anche questi era con lui».
Ma egli nego dicendo: «O donna, non lo conosco!». Poco dopo un altro lo vide e disse: «Anche tu sei uno di loro!».
Ma Pietro rispose: «O uomo, non lo sono!». Passata circa un’ora, un altro insisteva: «In verita, anche questi era con
lui; infatti & Galileo». Ma Pietro disse: «O uomo, non so quello che dici». E in quell’istante, mentre ancora parlava,
un gallo canto. Allora il Signore si volto e fisso lo squardo su Pietro, e Pietro si ricordo della parola che il Signore gli
aveva detto: «Prima che il gallo canti, oggi mi rinnegherai tre volte». E, uscito fuori, pianse amaramente.

E intanto gli uomini che avevano in custodia Gesu lo deridevano e lo picchiavano, gli bendavano gli occhi e gli
dicevano: «Fa’ il profeta! Chi é che ti ha colpito?». E molte altre cose dicevano contro di lui, insultandolo.



Appena fu giorno, si riuni il consiglio degli anziani del popolo, con i capi dei sacerdoti e gli scribi; lo condussero
davanti al loro Sinedrio e gli dissero: «Se tu sei il Cristo, dillo a noi». Rispose loro: «Anche se ve lo dico, non mi
crederete; se vi interrogo, non mi risponderete. Ma d’ora in poi il Figlio dell’'uomo siedera alla destra della potenza
di Dio». Allora tutti dissero: «Tu dunque sei il Figlio di Dio?». Ed egli rispose loro: «Voi stessi dite che io lo sono». E
quelli dissero: «Che bisogno abbiamo ancora di testimonianza? L’abbiamo udito noi stessi dalla sua bocca».

Tutta 'assemblea si alzo; lo condussero da Pilato e cominciarono ad accusarlo: «Abbiamo trovato costui che metteva
in agitazione il nostro popolo, impediva di pagare tributi a Cesare e affermava di essere Cristo re». Pilato allora lo
interrogo: «Sei tu il re dei Giudei?». Ed egli rispose: «Tu lo dici». Pilato disse ai capi dei sacerdoti e alla folla: «Non
trovo in quest’'uomo alcun motivo di condanna». Ma essi insistevano dicendo: «Costui solleva il popolo, insegnando
per tutta la Giudea, dopo aver cominciato dalla Galilea, fino a qui». Udito cio, Pilato domando se quell’'uomo era
Galileo e, saputo che stava sotto I'autorita di Erode, lo rinvio a Erode, che in quei giorni si trovava anch’egli a
Gerusalemme.

Vedendo Gesu, Erode si rallegro molto. Da molto tempo infatti desiderava vederlo, per averne sentito parlare, e
sperava di vedere qualche miracolo fatto da lui. Lo interrogo, facendogli molte domande, ma egli non gli rispose
nulla. Erano presenti anche i capi dei sacerdoti e gli scribi, e insistevano nell’accusarlo. Allora anche Erode, con i suoi
soldati, lo insulto, si fece beffe di lui, gli mise addosso una splendida veste e lo rimando a Pilato. In quel giorno Erode
e Pilato diventarono amici tra loro; prima infatti tra loro vi era stata inimicizia.

Pilato, riuniti i capi dei sacerdoti, le autorita e il popolo, disse loro: «Mi avete portato quest’uomo come agitatore
del popolo. Ecco, io I’ho esaminato davanti a voi, ma non ho trovato in quest’uomo nessuna delle colpe di cui lo
accusate; e neanche Erode: infatti ce I’ha rimandato. Ecco, egli non ha fatto nulla che meriti la morte. Percio, dopo
averlo punito, lo rimettero in liberta». Ma essi si misero a gridare tutti insieme: «Togli di mezzo costui! Rimettici in
liberta Barabba!l». Questi era stato messo in prigione per una rivolta, scoppiata in citta, e per omicidio. Pilato parlo
loro di nuovo, perché voleva rimettere in liberta Gest. Ma essi urlavano: «Crocifiggilo! Crocifiggilo!». Ed egli, per la
terza volta, disse loro: «Ma che male ha fatto costui? Non ho trovato in lui nulla che meriti la morte. Dunque, lo
puniro e lo rimettero in liberta». Essi pero insistevano a gran voce, chiedendo che venisse crocifisso, e le loro grida
crescevano. Pilato allora decise che la loro richiesta venisse eseguita. Rimise in liberta colui che era stato messo in
prigione per rivolta e omicidio, e che essi richiedevano, e consegno Gesu al loro volere.

Mentre lo conducevano via, fermarono un certo Simone di Cirene, che tornava dai campi, e gli misero addosso la
croce, da portare dietro a Gesu. Lo sequiva una grande moltitudine di popolo e di donne, che si battevano il petto e
facevano lamenti su di lui. Ma Gesu, voltandosi verso di loro, disse: «Figlie di Gerusalemme, non piangete su di me,
ma piangete su voi stesse e sui vostri figli. Ecco, verranno giorni nei quali si dira: “Beate le sterili, i grembi che non
hanno generato e i seni che non hanno allattato”. Allora cominceranno a dire ai monti: “Cadete su di noi!”, e alle
colline: “Copriteci!”. Perché, se si tratta cosi il legno verde, che avverra del legno secco?».

Insieme con lui venivano condotti a morte anche altri due, che erano malfattori.

Quando giunsero sul luogo chiamato Cranio, vi crocifissero lui e i malfattori, uno a destra e I'altro a sinistra. Gesu
diceva: «Padre, perdona loro perché non sanno quello che fanno».

Poi dividendo le sue vesti, le tirarono a sorte.

Il popolo stava a vedere; i capi invece lo deridevano dicendo: «Ha salvato altri! Salvi se stesso, se é lui il Cristo di Dio,
I’eletto». Anche i soldati lo deridevano, gli si accostavano per porgergli dell’aceto e dicevano: «Se tu sei il re dei
Giudei, salva te stesso». Sopra di lui c’era anche una scritta: «Costui é il re dei Giudei».

Uno dei malfattori appesi alla croce lo insultava: «Non sei tu il Cristo? Salva te stesso e noi!». L’altro invece lo
rimproverava dicendo: «Non hai alcun timore di Dio, tu che sei condannato alla stessa pena? Noi, giustamente,
perché riceviamo quello che abbiamo meritato per le nostre azioni; egli invece non ha fatto nulla di male». E disse:
«Gesu, ricordati di me quando entrerai nel tuo regno». Gli rispose: «In verita io ti dico: oggi con me sarai nel
paradiso».

Era gia verso mezzogiorno e si fece buio su tutta la terra fino alle tre del pomeriggio, perché il sole si era eclissato.
Il velo del tempio si squarcido a meta. Gesu, gridando a gran voce, disse: «Padre, nelle tue mani consegno il mio
spirito». Detto questo, spiro.

Visto cio che era accaduto, il centurione dava gloria a Dio dicendo: «Veramente quest’uomo era giusto». Cosi pure
tutta la folla che era venuta a vedere questo spettacolo, ripensando a quanto era accaduto, se ne tornava battendosi
il petto. Tutti i suoi conoscenti, e le donne che lo avevano sequito fin dalla Galilea, stavano da lontano a guardare
tutto questo.

Ed ecco, vi era un uomo di nome Giuseppe, membro del Sinedrio, buono e giusto. Egli non aveva aderito alla
decisione e all’operato degli altri. Era di Arimatéa, una citta della Giudea, e aspettava il regno di Dio. Egli si presento
a Pilato e chiese il corpo di Gesu. Lo depose dalla croce, lo avvolse con un lenzuolo e lo mise in un sepolcro scavato
nella roccia, nel quale nessuno era stato ancora sepolto. Era il giorno della Parascéve e gia splendevano le luci del
sabato. Le donne che erano venute con Gesu dalla Galilea seqguivano Giuseppe; esse osservarono il sepolcro e come



era stato posto il corpo di Gesl, poi tornarono indietro e prepararono aromi e oli profumati. Il giorno di sabato
osservarono il riposo come era prescritto.

Tre segni, tra i molti che si possono riconoscere, scandiscono il ritmo della passione secondo Luca: il pane,
il fuoco, il lenzuolo. Sono come tre porte che si aprono per poter sperimentare il volto del Padre, per
conoscerlo davvero, per farne I'esperienza concreta.

Il pane spezzato e condiviso con gratitudine e il segno reale della decisione del Figlio di dare tutto se stesso
fino alla fine, per non consegnare I'ultima parola alla violenza, ma solo alla cura per 'uomo e per il suo
mondo.

Il fuoco acceso rivela il faticoso cammino di Pietro, che come tutti noi & tentato di non fidarsi, di tornare
indietro, di cambiare strada. Ma quella che arde nel cortile del sommo sacerdote non & una fiamma
punitiva, nemica, anzi: permette il discernimento, la conversione, il pianto liberatorio e la gioia di un
perdono che non viene mai meno negli occhi e nel cuore di Gesu.

Il lenzuolo che, alla fine, avvolge il corpo del Crocifisso, custodisce la speranza certa della Risurrezione,
diventa memoria e custodia preziosa delle parole e della postura di Gesu sulla croce, per non dimenticare
che una vita vissuta come la sua € gia vita risorta, vita pienamente umana, fin da ora.

Il pane, il fuoco, il lenzuolo: € cosi che nel cammino di Gesu verso la croce il Padre si rivela in modo
definitivo, senza ombre, superando ogni tipo di ignoranza, che nell'incedere della passione si manifesta
nello scandalo della chiusura violenta, nello scatenarsi dei giochi invidiosi di potere, nella malvagita
ammantata di una falsa sfumatura religiosa.

Nei giorni della Settimana Santa ricordiamoci di questi tre segni che oggi ascoltiamo, per camminare dietro
a GesU e come Lui, per diventare la sua Chiesa, pronta a dare se stessa come il pane a favore di ogni uomo,
intenta a perdonare e a sentirsi perdonata grazie al fuoco del discernimento, desiderosa di ricevere e dare
speranza custodendo a favore di tutti 'annuncio luminoso, eppure discreto, della risurrezione del
Crocifisso.



Altare della reposizione 2016 — Magliano Alfieri

CENERO’ CON TE!
Un’immagine del libro dell’Apocalisse, al capitolo 3, descrive la venuta del Signore Risorto come un
pellegrino che sta alla porta e bussa. Se qualcuno lo ascolta e gli apre, entrera in casa, si siedera a tavola
e cenera con lui.

Gesu si fa nostro commensale, entra
nelle nostre case non in modo rumoroso,
ma tramite un gesto semplice, eppure
impegnativo, di ospitalita.

Al fondo della stanza la porta e aperta,
qualcuno ha udito la presenza del
Viandante. La tavola é gia apparecchiata,
segno che gli abitanti di quella casa sono
gia abituati al servizio, all’accoglienza,
alle opere di misericordia.

Da quel momento in poi, chiunque si
sieda a quella mensa e si impegni a
condividere il pane con il proprio fratello,
riconosce il Signore Risorto, che mangia
con noi e ci rende capaci di generare
comunione.

Buona Pasqual!
Altare della reposizione 2016 — Castagnito

MANI IN PASTA

Per fare il pane e necessario saper
impastare con mani forti e, al tempo
stesso, delicate. Le mani richiamano i
molti lavori dell’'uomo: preparare il
cibo, ma anche seminare, curare la
terra, cucire, stirare, incidere il legno,
creare opere d’arte.

Le mani, ancora di piu, ricordano il
faticoso mestiere quotidiano della
vita umana: aiutare chi ha bisogno di
sostegno, abbracciare, perdonare,
stringere legami, onorare amicizie e
promesse. In ogni caso, come spesso
diciamo nel gergo comune, solo “con
le mani in pasta” si impara a vivere da
uomini e ad amare da uomini.

I Signore Risorto suscita e
accompagna questo faticoso lavoro manuale della fiducia, che ci rende capaci di aprire le porte e di
riconoscerlo nel piu semplice gesto di accoglienza. D’altronde fu proprio una mano, quella di Tommaso,
ad affondare il dito nel costato del Crocifisso e ad aprire la strada per la professione di fede nel Risorto.
Signore Gesu, fa’ che insieme alle mani di Tommaso ci siano anche le nostre, impresse in profondita sulla
tua croce, perché siano mani che lavorano per gli altri, che imparano a impastare insieme la farina di
questa umanita, per diventare il tuo pane, il tuo Corpo Risorto presente tra noi.

Buona Pasqual!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 3 aprile — 2° di Pasqua (anno C)

LA CHIESA DI GESU’ (1) - FRATERNITA’

(Gv. 20, 19-31)

La sera di quel giorno, il primo della settimana, mentre erano chiuse le porte del luogo dove si trovavano i discepoli
per timore dei Giudei, venne Gesu, stette in mezzo e disse loro: «Pace a voi!». Detto questo, mostro loro le mani e il
fianco. E i discepoli gioirono al vedere il Signore.

Gesul disse loro di nuovo: «Pace a voi! Come il Padre ha mandato me, anche io mando voi». Detto questo, soffio e
disse loro: «Ricevete lo Spirito Santo. A coloro a cui perdonerete i peccati, saranno perdonati; a coloro a cui non
perdonerete, non saranno perdonati».

Tommaso, uno dei Dodici, chiamato Didimo, non era con loro quando venne Gesu. Gli dicevano gli altri discepoli:
«Abbiamo visto il Signore!». Ma egli disse loro: «Se non vedo nelle sue mani il segno dei chiodi e non metto il mio
dito nel segno dei chiodi e non metto la mia mano nel suo fianco, io non credo».

Otto giorni dopo i discepoli erano di nuovo in casa e c’era con loro anche Tommaso. Venne Gesu, a porte chiuse,
stette in mezzo e disse: «Pace a voi!». Poi disse a Tommaso: «Metti qui il tuo dito e guarda le mie mani; tendi la tua
mano e mettila nel mio fianco; e non essere incredulo, ma credente!». Gli rispose Tommaso: «Mio Signore e mio
Dio!». Gesu gli disse: «Perché mi hai veduto, tu hai creduto,; beati quelli che non hanno visto e hanno creduto!».
Gesu, in presenza dei suoi discepoli, fece molti altri segni che non sono stati scritti in questo libro. Ma questi sono
stati scritti perché crediate che Gesu é il Cristo, il Figlio di Dio, e perché, credendo, abbiate la vita nel suo nome.

Il tempo pasquale € una lunga riflessione sulla nascita della fede nel Signore Risorto, che da vita e stile alla
sua comunita e alla sua testimonianza in mezzo agli uomini. O la chiesa & di Gesu, dunque reale
espressione e trasmissione della fede in Lui, o non €, oppure diventa un'altra cosa.

Un primo tratto della chiesa delle origini & la forma della fraternita. L'itinerario di Tommaso che si apre
progressivamente alla fede, riconosciuto per altro come esempio per ogni credente che verra dopo di lui,
manifesta che tale cammino & possibile nella sua pienezza solo se vissuto insieme, non in solitudine.
Dunque € necessario che fin dall’inizio e per sempre la comunita dei discepoli impari a strutturarsi alla
maniera di una fraternita, non di qualunque tipo, né confusa con una generica cerchia di conoscenze, ma
una fraternita aperta, ospitale, che sappia far esistere I’altro fino alla fine, sostenendolo proprio nella sua
diversita, cogliendo senza invidia le ricerche plurali e inedite dei tanti che, come Tommaso, non si
accontentano di una religiosita superficiale, abitudinaria, troppo facile e scontata, ma chiedono che nella
benedizione di legami buoni accada realmente I'incontro con la freschezza sempre nuova del vangelo.

E’ vero! Tommaso ha potuto compiere il suo cammino di fede perché ha incontrato una comunita fraterna
in grado non solo di sostenere la sua domanda, ma di farne tesoro a tal punto da lasciarsi provocare da
essa fino in fondo.

Cosi € la chiesa di Gesu che nasce dalla Pasqua: un avventuroso intreccio di legami fraterni entro cui e
possibile dare voce ai desideri piu propri e alle domande piu struggenti, evitando che si perdano
nell’anonimato o che si spengano a poco a poco nello spazio muto della solitudine.

Abbiamo in gran parte perso il tratto fraterno della chiesa, dimenticando una condizione fondamentale
per poter incontrare il Risorto. Mai come oggi € necessario riprenderlo e concretizzarlo, non certo per
creare un gruppo chiuso fine a se stesso, ma perché i tanti Tommaso che sono alla ricerca, e insieme con
loro ciascuno di noi, possano riconoscere un luogo umano attraverso cui il vangelo continua ad essere
raccontato, vissuto, testimoniato da corpi e volti in carne ed ossa.

Il tocco credente di Tommaso non poteva avvenire se da qualche parte la sua mano non si fosse gia
abituata a stringere altre mani. Viceversa, le mani della chiesa, quelle di ogni battezzato, non potrebbero
essere davvero fraterne se non si abituassero giorno per giorno, volta per volta, ad aprirsi alla domanda
credente di Tommaso (e a lasciarne, forse, tante altre che la snaturano e le farebbero perdere tempo
prezioso!).

Per queste ragioni e la fraternita il luogo vissuto tramite cui il Risorto desidera rendersi riconoscibile nella
quotidianita del mondo umano, affinché ogni uomo, nella fatica della sua liberta, possa dire: “Mio Signore
e mio Dio!”.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 10 aprile — 3° di Pasqua (anno C)

LA CHIESA DI GESU’ (2) - UMANIZZAZIONE

(Gv 21, 1-19)

In quel tempo, Gesu si manifesto di nuovo ai discepoli sul mare di Tiberiade. E si manifesto cosi: si trovavano insieme
Simon Pietro, Tommaso detto Didimo, Natanaéle di Cana di Galilea, i figli di Zebedéo e altri due discepoli. Disse loro
Simon Pietro: «lo vado a pescare». Gli dissero: «Veniamo anche noi con te». Allora uscirono e salirono sulla barca;
ma quella notte non presero nulla.

Quando gia era I'alba, Gesu stette sulla riva, ma i discepoli non si erano accorti che era Gesu. Gesu disse loro:
«Figlioli, non avete nulla da mangiare?». Gli risposero: «No». Allora egli disse loro: «Gettate la rete dalla parte
destra della barca e troverete». La gettarono e non riuscivano piu a tirarla su per la grande quantita di pesci. Allora
quel discepolo che Gesti amava disse a Pietro: «E il Signore!». Simon Pietro, appena udi che era il Signore, si strinse
la veste attorno ai fianchi, perché era svestito, e si getto in mare. Gli altri discepoli invece vennero con la barca,
trascinando la rete piena di pesci: non erano infatti lontani da terra se non un centinaio di metri.

Appena scesi a terra, videro un fuoco di brace con del pesce sopra, e del pane. Disse loro Gesl: «Portate un po’ del
pesce che avete preso ora». Allora Simon Pietro sali nella barca e trasse a terra la rete piena di centocinquantatré
grossi pesci. E benché fossero tanti, la rete non si squarcio. Gesu disse loro: «Venite a mangiare». E nessuno dei
discepoli osava domandargli: «Chi sei?», perché sapevano bene che era il Signore. Gesu si avvicino, prese il pane e
lo diede loro, e cosi pure il pesce. Era la terza volta che Gesu si manifestava ai discepoli, dopo essere risorto dai
morti.

Quand’ebbero mangiato, Gesu disse a Simon Pietro: «Simone, figlio di Giovanni, mi ami pit di costoro?». Gli rispose:
«Certo, Signore, tu lo sai che ti voglio bene». Gli disse: «Pasci i miei agnelli». Gli disse di nuovo, per la seconda volta:
«Simone, figlio di Giovanni, mi ami?». Gli rispose: «Certo, Signore, tu lo sai che ti voglio bene». Gli disse: «Pascola le
mie pecore». Gli disse per la terza volta: «Simone, figlio di Giovanni, mi vuoi bene?». Pietro rimase addolorato che
per la terza volta gli domandasse: «Mi vuoi bene?», e gli disse: «Signore, tu conosci tutto; tu sai che ti voglio bene».
Gli rispose Gesl: «Pasci le mie pecore. In verita, in verita io ti dico: quando eri piu giovane ti vestivi da solo e andavi
dove volevi; ma quando sarai vecchio tenderai le tue mani, e un altro ti vestira e ti portera dove tu non vuoi». Questo
disse per indicare con quale morte egli avrebbe glorificato Dio. E, detto questo, aggiunse: «Seguimi».

Il Risorto si lascia riconoscere attraverso alcune esperienze umane fondamentali: non le supera, men che meno
le cancella, ma le attraversa da parte a parte, rivelandone la profondita. Nel testo di Giovanni sono almeno
tre: la memoria, la preparazione del pasto,la chiamata per nome.

La memoria: un gesto come la pesca miracolosa, che anni prima aveva suscitato fiducia, ora, a causa della
paura e dello smarrimento, sembra non dire pil nulla. Accade sempre cosi quando non abbiamo pill occhi per
fare un giusto discernimento su cid che succede nel quotidiano e la vista si annebbia. Il Risorto trasforma la
nostalgia che blocca nel passato in una memoria che, ricordando e facendo rivivere I'accaduto, apre al nuovo
che si manifesta con sorpresa in cio che gia normalmente si vive.

La preparazione del pasto: € facile banalizzare questo gesto, o renderlo del tutto scontato, perdendone il gusto
umano. |l Risorto non solo offre da mangiare, ma cucina il cibo in prima persona, arrostendo pesci e pane per
i suoi discepoli affamati. Sedersi a tavola, curare e condividere il cibo & luogo di comunione, di gratuita, di
dedizione reciproca; e I'esperienza di un fuoco, di una brace, di un calore umano che ci precede e ci rigenera.
Il nome: Pietro torna ad essere chiamato Simone, dunque con il suo nome originario. Ci & stato dato un nome
da chi ci ha voluto bene, non un ruolo o una prestazione. Il Risorto ci libera dalla schiavitu dei ruoli, rimettendo
al primo posto il riconoscimento sincero della nostra umanita, spesso fragile e ferita, dentro la quale ogni
successivo servizio, compito o responsabilita pud essere esercitato con giustizia e verita.

Dalla nostalgia al discernimento creativo, dalla dispersione all’esperienza del pasto comune, dalla schiavitu del
ruolo alla condivisione delle cose umane: in questo modo, senza dare spettacolo, il Risorto consegna alla chiesa
lo stile della sua missione, che non potra trasformarsi in una distanza sacrale o nell’occupazione invadente
degli spazi, ma in una quotidiana e instancabile opera di umanizzazione. A favore di tutti.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 17 aprile — 4° del Tempo di Pasqua (anno C)

LA CHIESA DI GESU’ (3) — APERTURA

(Gv. 10, 27-30)

In quel tempo, Gesu disse: «In verita, in verita io vi dico: chi non entra nel recinto delle pecore dalla porta, ma vi
sale da un’altra parte, € un ladro e un brigante. Chi invece entra dalla porta, é pastore delle pecore. Il guardiano
gli apre e le pecore ascoltano la sua voce: egli chiama le sue pecore, ciascuna per nome, e le conduce fuori. E
quando ha spinto fuori tutte le sue pecore, cammina davanti a esse, e le pecore lo sequono perché conoscono la
sua voce. Un estraneo invece non lo sequiranno, ma fuggiranno via da lui, perché non conoscono la voce degli
estranei».

Gesu disse loro questa similitudine, ma essi non capirono di che cosa parlava loro.

Allora Gesu disse loro di nuovo: «In verita, in verita io vi dico: io sono la porta delle pecore. Tutti coloro che sono
venuti prima di me, sono ladri e briganti; ma le pecore non li hanno ascoltati. lo sono la porta: se uno entra
attraverso di me, sara salvato; entrera e uscira e trovera pascolo. Il ladro non viene se non per rubare, uccidere e
distruggere; io sono venuto perché abbiano la vita e I’'abbiano in abbondanza»

Agli occhi di Gesu, buon Pastore, non esistono recinti. Appartenere a Lui non & questione di etichette, di
prestazioni particolari, di privilegi esclusivi. Si diventa discepoli non perché si appartiene a tradizioni
consolidate, a una precisa cultura o paese, ma perché ci si confronta con Gesu, con la perla preziosa del
suo Vangelo, seguendone la voce e la promessa esigente. Questo & l'unico criterio, alla portata della
liberta di tutti.

Chiunque disponga se stesso ad accogliere la voce del Pastore, ha la vita in Lui, & legato all’amore
indissolubile del Padre come Gesu € una cosa sola con Lui.

La chiesa ha faticato fin dalla sua nascita a cogliere la novita di questa apertura. C'é voluto tempo e
discernimento per scoprire che lo Spirito non ha recinti, ma lavora con sorpresa nella vita di ciascuno,
preparando mente e cuore perché chiunque, nonostante tutto, sia nelle condizioni di accogliere il
Vangelo, che non & mai riducibile ad una gelosa e intoccabile proprieta di qualcuno.

Oggi come allora, ritrovare la voce del Pastore significa continuare a compiere questo passaggio delle
origini: in un contesto in cui & piu facile ricostruire recinti e innalzare muri, difendere una sterile e generica
tradizione cristiana invece di tradurla con coraggio a favore delle generazioni che verranno, la comunita
cristiana e chiamata a ripartire dall’intuizione di Paolo, percependo senza paura che tante nostre forme
ecclesiali e religiose del passato non tengono pil e che dunque & necessario aprirsi con franchezza ai tanti
che gia da tempo vivono altrove rispetto a quelle strutture invecchiate, ma che non per questo sono da
considerare estranei alla voce del Pastore.

Senza apertura non c’é chiesa, perché mancherebbe lo stile proprio dello Spirito del Risorto, capace di
suscitare discepoli ben al di la dei recinti che troppo spesso abbiamo costruito noi, schiavi della paura di
perdere qualcosa, o forse presi dal risentimento pil 0 meno inconscio verso chi, in forme nuove e inedite,
sta scoprendo per la prima volta la voce liberante del Pastore buono.

Nessun recinto, dunque, per la chiesa di Gesl, ma solo apertura e discernimento nel cogliere dentro la
vita di tutti I'opera umanizzante dello Spirito, che di volta in volta apre porte, invita a camminare, a uscire,
a incontrare, a lasciarsi cambiare da cid che succede, come voce che rigenera un mondo reso invece
troppo spesso muto da recinti assurdi e senza futuro.

Bastino queste parole di papa Francesco, che nella Evangelii Gaudium, al n. 49, si esprime cosi: “Non voglio
una Chiesa preoccupata di essere il centro e che finisce rinchiusa in un groviglio di ossessioni e
procedimenti. Se qualcosa deve santamente inquietarci e preoccupare la nostra coscienza & che tanti
nostri fratelli vivono senza la forza, la luce e la consolazione dell’amicizia con Gesu Cristo, senza una
comunita di fede che li accolga, senza un orizzonte di senso e di vita. Piu della paura di sbagliare spero che
ci muova la paura di rinchiuderci nelle strutture che ci danno una falsa protezione, nelle norme che ci
trasformano in giudici implacabili, nelle abitudini in cui ci sentiamo tranquilli, mentre fuori c’é una
moltitudine affamata e Gesu ci ripete senza sosta: «Voi stessi date loro da mangiare»".



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 24 aprile — 5° del Tempo di Pasqua (anno C)

RIMANERE A TAVOLA

(Gv. 13, 31-35)

Quando Giuda fu uscito [dal cenacolo], Gesu disse: «Ora il Figlio dell’'uomo e stato glorificato, e Dio é stato glorificato
in lui. Se Dio é stato glorificato in lui, anche Dio lo glorifichera da parte sua e lo glorifichera subito.

Figlioli, ancora per poco sono con voi. Vi do un comandamento nuovo: che vi amiate gli uni gli altri. Come io ho
amato voi, cosi amatevi anche voi gli uni gli altri.

Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli: se avete amore gli uni per gli altri».

Sedersi a tavola e condividere fino alla fine il pasto con i commensali non & una cosa semplice. O meglio,
lo & un po’ di piti nella misura in cui il legame con i presenti & sincero, limpido, onesto, profondo. Spesso,
pero, ci si ritrova a mangiare con chi non conosciamo, o con chi, pur apparentemente conosciuto, si rivela
per quello che e proprio attraverso I'esperienza della tavola, magari tornando ad esserci estraneo.
Resistere alla forte prossimita, anche fisica, che avviene durante il pasto comune non ¢, dunque, una cosa
da prendere alla leggera. A un certo punto — esperienza di tutti! — ci si alza, si esce, si rientra, oppure si
cerca una difesa nel silenzio o in espedienti che evitano di doversi guardare negli occhi per troppo tempo.
A volte e piu facile trovare la scusa di un impegno, o del tempo che manca, piuttosto che lasciarsi
coinvolgere fino in fondo dal pasto che si sta consumando insieme.

Giuda, durante l'ultima cena, non resiste, non rimane, non insiste nell’invito, non si fa coinvolgere, non si
apre alla novita di quello che sarebbe accaduto appena un attimo dopo il suo cedimento e la sua uscita.
Fugge al buio e si perde 'ora, quella decisiva, quella che proprio attraverso il pane e la tavola si sta
realizzando attraverso la dedizione di Gesu fino alla fine.

Succede sempre cosi: quando non riesci a rimanere dentro le cose che vivi, pensando di trovare liberta
altrove e fuggendo di continuo, non assapori nulla e ti perdi le cose belle, decisive, perché ormai sei uscito,
ti sei autoescluso, o sei con il cuore da un’altra parte anche se fisicamente presente.

Gesu chiede di rimanere a tavola, rivela che ne siamo degni, che € possibile, nella fiducia, condividere la
sua ora che genera cose nuove, perché fa entrare nella logica dell’essere per I'altro affinché si possa essere
davvero se stessi.

E’ questa novita che dovrebbe accadere tra noi se al tavolo dell’Eucaristia e, molto prima, ad ogni tavola
guotidiana, impariamo ad esserci davvero, lasciandoci coinvolgere senza nasconderci dietro a ruoli o
privilegi, ma mettendoci dentro tutta la nostra concreta esistenza. Altrimenti le parole di Isaia che ricorda
come Dio non gradisca le vuote cerimonie spettacolari, ma desideri invece la cura appassionata per
I'orfano, la vedova e lo straniero, dovrebbero risuonare con forza anche per noi.

La questione & che senza il coraggio di rimanere a tavola con Gesu decidiamo, come Giuda, la nostra
irrisolvibile e triste solitudine, anche qualora vi partecipassimo esteriormente tutte le domeniche.

Lo Spirito del Risorto ci aiuti a condividere il pasto, fino alla fine, senza tornare indietro, per poter gustare
insieme le cose nuove che accadono ogni volta che entriamo sul serio nel comandamento evangelico
dell’amore.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 1 maggio — 6° di Pasqua (anno C)

LA CASA DI DIO

(Gv 14, 23-29)

In quel tempo, Gesu disse [ai suoi discepoli]:

«Se uno mi ama, osservera la mia parola e il Padre mio lo amera e noi verremo a lui e prenderemo dimora presso di
lui. Chi non mi ama, non osserva le mie parole; e la parola che voi ascoltate non e mia, ma del Padre che mi ha
mandato.

Vi ho detto queste cose mentre sono ancora presso di voi. Ma il Paraclito, lo Spirito Santo che il Padre mandera nel
mio nome, lui vi insegnera ogni cosa e vi ricordera tutto cio che io vi ho detto.

Vi lascio la pace, vi do la mia pace. Non come la da il mondo, io la do a voi. Non sia turbato il vostro cuore e non
abbia timore.

Avete udito che vi ho detto: “Vado e tornerd da voi”. Se mi amaste, vi rallegrereste che io vado al Padre, perché il
Padre e pit grande di me. Ve I’ho detto ora, prima che avvenga, perché, quando avverra, voi crediate».

La casa € molto di piu della sua struttura, dei suoi muri, dei suoi mattoni: € un luogo umano, & I'atmosfera
creata dalle persone che vi abitano e che si riversa poi sulla struttura stessa, sui colori, sulle cose che la
arredano. E’ 'ambiente in cui abbiamo imparato a muovere i primi passi e vi ritorniamo per avere riparo,
per poter vivere con dignita i nostri giorni.

E’ scandaloso che molti continuino a non avere una casa, come sono motivo di scandalo le dimore troppo
ricche o eccessivamente grandi. E’ degna dell’'uomo, invece, un’abitazione semplice, aperta, ospitale, nella
quale ciascuno pud trovare il suo posto e sentirsi a proprio agio. Si puo abitare nella casa piu bella e piu
grande del mondo, ma se non c’é un’aria respirabile di rapporti buoni diventa una prigione. C'é dunque
una “saggezza della casa”, un “saper abitare bene” che non possiamo perdere, che & da curare giorno per
giorno.

Qual e la casa di Dio? Gesu € molto chiaro: Lui stesso prende dimora tra noi insieme al Padre,
riconoscendosi non pil in un tempio, ma in una fraternita concreta, pratica, vissuta tra corpi viventi, in
carne e ossa, tra persone che “lavorano la promessa dell’lamore” con fatica artigianale, quotidiana,
silenziosa. Il plurale di cui parla Gesu € cosi originario da essere la manifestazione del cuore stesso di Dio,
che & legame, relazione all’altro e per questo dimora ospitale, principio di saggezza domestica.

Le porte della sua casa sono aperte, I’aria non & viziata, non sa di chiuso e di muffa, ma ¢ il vento dolce e
al tempo stesso deciso dello Spirito, che apre tutto e non chiude nulla. Nella casa di Dio succede che il
Figlio non viene tenuto dentro per paura di perderlo, ma viene lasciato andare, fino alla fine, perché possa
stabilire una vera e piena relazione con noi, come succede — o dovrebbe succedere — per ogni figlio di
uomo che deve uscire dalla casa per ritrovare se stesso e diventare adulto.

Abbiamo bisogno di una casa degna dell’'uomo e proprio per questo casa “di Dio”: luoghi in cui 'amore
viene “lavorato” con sudore e fatica, luoghi in cui si impara I'abitudine dell’ospitalita, luoghi che non
proteggono in modo egoistico, ma accompagnano con fiducia e con sano tremore |'uscita verso I'eta
adulta, verso la capacita di diventare liberi perché si e rivolti verso qualcuno e si vive per qualcuno.

E’ questa I'opera dello Spirito di Gesu, che non ci lascia orfani, né tanto meno senza casa, ma ci rende
addirittura sua dimora, suo corpo, animato dal vento fresco della cura reciproca e dalla quotidiana
laboriosita che essa comporta.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 8 maggio — Festa dell’Ascensione del Signore (anno C)

UNA CHIESA CHE ... “NON STA PIU’ NELLA PELLE”

(Lc 24, 46-53)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli: «Cosi sta scritto: il Cristo patira e risorgera dai morti il terzo giorno, e nel
suo nome saranno predicati a tutti i popoli la conversione e il perdono dei peccati, cominciando da Gerusalemme.
Di questo voi siete testimoni. Ed ecco, io mando su di voi colui che il Padre mio ha promesso; ma voi restate in citta,
finché non siate rivestiti di potenza dall’alto».

Poi li condusse fuori verso Betania e, alzate le mani, li benedisse. Mentre |i benediceva, si stacco da loro e veniva
portato su, in cielo. Ed essi si prostrarono davanti a lui; poi tornarono a Gerusalemme con grande gioia e stavano
sempre nel tempio lodando Dio.

Quando c’é qualcosa di bello che ci aspetta o di nuovo che stiamo per incontrare, “non si sta piu nella
pelle”, “non si vede I'ora” che succeda. Le espressioni sono molto suggestive: richiamano un brivido che
fa uscire dagli schemi, una sana agitazione che fa guardare oltre, I'intuizione che cid che si attende ci
riguarda nel profondo, ma senza che ne possiamo diventare padroni o controllori. Appunto: “non sto piu”,
“non vedo”, ma senza poter ancora sapere dove staro e cosa vedro.

Nel passaggio al Padre, Gesu “non sta piu nella pelle”, ha fretta, corre spedito verso un transito che gli
permettera di essere presente per sempre tra gli uomini in modo nuovo e compiuto. Istruisce i discepoli
sulle Scritture, parla di Gerusalemme, ma poi cambia direzione verso Betania, luogo delle amicizie di un
tempo. Al tempo stesso richiama I'attesa di un dono futuro, che ancora non c’e, ma arrivera presto. In
qguesto andirivieni interiore e geografico egli sembra voler raccogliere in quel passaggio tutto il senso della
sua vita, passata, presente, futura, con una sana agitazione che fa nascere la Chiesa al centro di una divina
inquietudine: non come struttura fissa, gia arrivata una volta per sempre, intenta a perpetuare la sua
immobilita e i suoi presunti privilegi. Nasce invece in cammino, proprio come il suo Signore, come
fraternita che “non sta piu nella pelle”, che non ha altra passione se non quella di creare tempi e luoghi in
cui possa risuonare da capo, in modo gratuito, la lieta notizia del vangelo.

I movimento di Gesu che, tornando al Padre, apre un futuro e fa guardare davanti, ci consegna questo
stile: abitare il mondo con responsabilita, ma senza diventarne padroni. Quanto c’é bisogno di una Chiesa
dell’Ascensione, che impari dal suo Signore a non trattenere per sé ma a dare con liberta, a custodire
senza sequestrare, a camminare accanto senza occupare tutti gli spazi, a vivere con fatica il vangelo, senza
per questo cadere nel risentimento ogni volta che ne coglie i segni anche al di la dei suoi stessi recinti.
Ascensione vuol dire “non stare nella pelle”, significa riconoscere che ¢’é sempre qualcosa oltre noi, che
deve ancora venire, che esige fiducia e apertura umile. La Chiesa & nata cosi e per stare al mondo proprio
cosi, nel passaggio inarrestabile verso cio che ci viene incontro e puo solo essere accolto con un sano
brivido di stupore.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 15 maggio — Solennita di Pentecoste (anno C)

LA LIBERTA’ DELLO SPIRITO

(Gv. 14, 15-16.23-26)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli:

«Se mi amate, osserverete i miei comandamenti; e io preghero il Padre ed egli vi dara un altro Paraclito perché
rimanga con voi per sempre.

Se uno mi ama, osservera la mia parola e il Padre mio lo amera e noi verremo a lui e prenderemo dimora presso di
lui. Chi non mi ama, non osserva le mie parole; e la parola che voi ascoltate non e mia, ma del Padre che mi ha
mandato.

Vi ho detto queste cose mentre sono ancora presso di voi. Ma il Paraclito, lo Spirito Santo che il Padre mandera nel
mio nome, lui vi insegnera ogni cosa e vi ricordera tutto cio che io vi ho detto».

Ogni volta che si legge il vangelo non si puo non essere colpiti dalla liberta di Gesu. Liberta di stare a tavola
con i peccatori, nonostante lo scandalo dei farisei.

Liberta di annunciare che “pubblicani e prostitute vi precederanno nel regno dei cieli”, nonostante i
benpensanti di turno.

Liberta di fuggire in terre straniere, verso le periferie, nonostante il tentativo dei suoi di rinchiuderlo nei
propri rassicuranti recinti.

Liberta di fare silenzio e di ritirarsi in solitudine di fronte alla richiesta di essere dovunque e di fare tutto
senza interruzioni; ma anche liberta di intervenire, pagando di persona di fronte all’invito subdolo di
starsene da parte per non creare problemi.

Liberta di perdonare, di rimettere in piedi, di riscattare, nonostante i moralismi di ritorno e il giustizialismo
senza pieta.

Liberta di sorridere e di usare ironia con le parabole, nonostante la seriosita e il risentimento a cui il male
cerca sempre di attaccarsi per appesantire I'atmosfera e mortificare la vita.

Liberta, infine, di consegnare il suo corpo di fronte alla tentazione ricorrente di salvare se stessi a scapito
di altri, liberta di rimandare ad un “Altro” che verra, rinunciando a protagonismo e onnipotenza.

La liberta di Gesu & nulla di meno che la liberta stessa dello Spirito, che fa camminare, che rende nuovi,
che cambia I'aria perché non sappia di muffa, di vecchio, di stantio. E’ lo Spirito che non fa della Chiesa
una élite di puri e perfetti che osservano sprezzanti il mondo da lontano, ma un fraternita misericordiosa,
a sua volta perdonata, che cammina nel mondo insieme a tutti, guardando al Signore Risorto e alla sua
speranza offerta ad ogni uomo, senza distinzioni.

Gesu ¢ il Signore proprio perché & cosi, fino in fondo: piu si avvicina alla Pasqua e piu rimanda a qualcuno
che prendera da lui, ma che non si identifica semplicemente con lui. Non & forse questo il segreto per
poter generare la vita? Per poter fare spazio, creare aria piena di ossigeno affinché I'esistenza possa
nascere, muoversi, rinnovarsi? Se ciascuno si sentisse al centro del mondo non farebbe spazio a nessuno,
non ci sarebbero le condizioni perché altri possano vivere. Lo Spirito di Gesu € questo spazio, che lui stesso
riconosce in sé a favore nostro, sommo principio di liberta, che ci fa camminare nel mondo con la sua
stessa scioltezza e con la sua insuperabile grandezza d’animo.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 22 maggio — Santissima Trinita (anno C)

| LEGAMI DI DIO

(Gv 16, 12-15)

In quel tempo, disse Gesu ai suoi discepoli:

«Molte cose ho ancora da dirvi, ma per il momento non siete capaci di portarne il peso.

Quando verra lui, lo Spirito della verita, vi guidera a tutta la verita, perché non parlera da se stesso, ma dira tutto
cio che avra udito e vi annuncera le cose future.

Egli mi glorifichera, perché prendera da quel che e mio e ve lo annuncera. Tutto quello che il Padre possiede é mio;
per questo ho detto che prendera da quel che é mio e ve lo annuncera».

Piu Gesu si avvicina al compimento della sua vita e piu si preoccupa di non concentrare I'attenzione su di
sé. Anzi, rimanda di continuo al Padre e annuncia lo Spirito, come dono futuro.

Incrociare la storia di Gesu e seguirla fino in fondo esige di entrare con tutto se stessi nelllimmagine
propriamente cristiana di Dio, che non ha nulla da spartire con I'idea di una monade solitaria o di una
sorta di motore immobile, senza storia né affetti. Egli, invece, si manifesta come Dio Trinita, amore tra
Padre, Figlio e Spirito, relazione originaria, intreccio di legami e di reciproci rimandi.

La vita cristiana si coinvolge da sempre in questa sfida: di fronte alla continua tentazione
dell'individualismo e del potere, Gesu mette in campo la giustizia dei legami affettivi, la comunione con
I'altro, il riconoscimento della diversita come il cuore stesso di Dio, dunque come la sorgente, il senso e la
destinazione di tutte le cose.

Gia nel deserto, prima dell’inizio della sua vita pubblica, Gesu aveva imparato, istruito dallo Spirito, ad
allontanare ogni immaginario di Dio che si mischiasse in modo demoniaco con forme di violenza
prevaricante, fosse anche esercitata a fin di bene (“trasforma queste pietre in pane!”). Ora non torna
indietro, anzi: la sua Signoria € tale proprio perché si rivela come il contrario del protagonismo, come
I'opposto del dio faraone, perché si manifesta nell’apertura, nella capacita di fare spazio, di dedicare la
vita, di rimandare ad altri.

Si, il Dio Trinita lancia e rilancia questa sfida, come compito per la testimonianza della chiesa e come
cammino per 'umanizzazione di tutti: se vuoi toccare la vita reale, davvero all’altezza dell’'umanita, non
partire dalla solitudine dell’onnipotenza, ma dai legami che da sempre ti fanno esistere. Questa
prospettiva non € un dettaglio, o una delle tante possibilita, ma I'unico accesso reale al senso del mondo.
E’ allora che sarai libero, perché man mano che la tua esistenza, come quella di Gesu, va avanti e procede
verso il suo futuro, imparerai a lasciare spazio, a generare altra vita, a dare respiro, a prendere del tuo e
a consegnarlo ad altri senza invidia, a creare qualcosa che potra accadere e continuare anche dopo di te.
Facendo cosi non perdi te stesso, non rinunci alla tua presunta autonomia solitaria, ma ti ritrovi in
pienezza, come uomo, perché assapori l’origine, la parola prima e ultima della vita di tutti.

E’ questo I'annuncio del Dio Trinita, del Dio di Gesu. Spetta a noi coglierlo e lasciare che diventi forma e
stile del nostro vivere quotidiano.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 29 maggio — Solennita del Corpus Domini (anno C)

IL PANE QUOTIDIANO

(Lc9, 11-17)

In quel tempo, Gesu prese a parlare alle folle del regno di Dio e a guarire quanti avevano bisogno di cure.

Il giorno cominciava a declinare e i Dodici gli si avvicinarono dicendo: «Congeda la folla perché vada nei villaggi e
nelle campagne dei dintorni, per alloggiare e trovare cibo: qui siamo in una zona deserta».

Gesu disse loro: «\Voi stessi date loro da mangiare». Ma essi risposero: «Non abbiamo che cinque pani e due pesci,
a meno che non andiamo noi a comprare viveri per tutta questa gente». C’erano infatti circa cinquemila uomini.
Egli disse ai suoi discepoli: «Fateli sedere a gruppi di cinquanta circa». Fecero cosi e li fecero sedere tutti quanti.
Egli prese i cinque pani e i due pesci, alzo gli occhi al cielo, recito su di essi la benedizione, li spezzo e li dava ai
discepoli perché li distribuissero alla folla.

Tutti mangiarono a sazieta e furono portati via i pezzi loro avanzati: dodici ceste.

Puo succedere che le ansie da prestazione, o le piccole o grandi manie di onnipotenza, ci facciano vedere
solo una folla immensa, irraggiungibile, distraendoci da cio che invece & quotidiano, fattibile, vicino a noi,
come se la vita diventasse improvvisamente una concentrazione di problemi impossibili da risolvere e
posti tutti sulle nostre spalle. Di fronte a cinquemila persone affamate, come non dare ragione allo
smarrimento dei discepoli?

Eppure ancora una volta, con un gesto formidabile, Gesu sblocca la situazione: “fateli sedere a gruppi di
cinquanta!”. Si potrebbe, forse, tradurre cosi: “Non pretendere di salvare il mondo intero, perché non ti
€ neppure richiesto, ma comincia da cio che & possibile a te. Organizza bene le cose, prenditi il tempo
necessario, fai un passo alla volta senza strafare, perché altrimenti continueresti a vedere di fronte a te
solo una folla anonima, troppo grande, di cui puoi solo avere paura o di cui rischi di diventare uno spietato
dittatore, seppure a fin di bene. Un gruppo di cinquanta persone, invece, inizi a incontrarlo davvero, ne
puoi conoscere meglio i volti, i nomi, le storie, senza generalizzare. Al tempo stesso non puoi fare quello
che vuoi, sei costretto a lasciarti guarire dall’egoismo, perché in un gruppo di cinquanta e piu facile
dialogare, non si € estranei, ci si puo aiutare e anche correggere a vicenda”.

Forse fu proprio questo, quel giorno, il vero miracolo di Gesu: nessuna magia, ma rimettere i discepoli
nelle condizioni adeguate per non avere scuse, per tornare ad agire, non come dittatori di una folla
anonima, ma come compagni di viaggio di gente che si incontra davvero, non come maghi che pretendono
di avere in tasca tutte le soluzioni, ma come uomini in carne ed ossa che, fidandosi, iniziano da cio che &
a portata di mano, da cid che rientra nelle responsabilita quotidiane.

GesUu € molto piu concreto e realista di noi. Sa bene che tutti possono ricevere il pane necessario per
vivere se ciascuno parte dai suoi cinquanta, da cio che e possibile qui ed ora, senza ansie che bloccano e
senza manie di onnipotenza che non risolvono nulla, ma rischiano di moltiplicare ulteriormente la fame.
Il pane quotidiano ¢ il pane che non ci fa vedere folle anonime e irraggiungibili, ma ci insegna a scorgere
la dignita delle piccole cose adatte a noi. Su queste ci e richiesta una responsabilita da cui non possiamo
fuggire, perché e da esse che nascono i miracoli piu grandi, anche quelli che troppo frettolosamente
riteniamo impossibili.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 5 giugno — 10° del Tempo Ordinario (anno C)

RESTITUIRE LA VITA

(Lc. 7, 11-17)

In quel tempo, Gesu si reco in una citta chiamata Nain, e con lui camminavano i suoi discepoli e una grande folla.
Quando fu vicino alla porta della citta, ecco, veniva portato alla tomba un morto, unico figlio di una madre rimasta
vedova; e molta gente della citta era con lei.

Vedendola, il Signore fu preso da grande compassione per lei e le disse: «Non piangere!». Si avvicino e tocco la bara,
mentre | portatori si fermarono. Poi disse: «Ragazzo, dico a te, alzati!». I morto si mise seduto e comincio a parlare.
Ed egli lo restitui a sua madre.

Tutti furono presi da timore e glorificavano Dio, dicendo: «Un grande profeta é sorto tra noi», e: «Dio ha visitato il
suo popolo».

Questa fama di lui si diffuse per tutta quanta la Giudea e in tutta la regione circostante.

“Restituire” e “sequestrare” sono due verbi opposti, inconciliabili. Se si restituisce qualcosa, non lo si
sequestra per sé; se si sequestra qualcosa, non lo si restituisce.

Su questi due verbi si gioca una buona fetta della nostra vita: riesci a custodire la tua umanita se la
restituzione e la gratitudine diventano poco per volta il tuo stile quotidiano, mentre invece finisci per
mortificare sistematicamente te stesso e gli altri se non esci dalla logica del sequestro, dall’idea perversa
del controllo di tutte le cose perché siano tue e soltanto tue.

Gesu non si limita a guarire il figlio della vedova di Nain, ma lo restituisce alla madre. Questo € il vero
miracolo, perché anche il bene potrebbe essere piegato al proprio interesse, qualora legasse a sé la
persona beneficiaria invece di renderla davvero libera, restituendola alla vita. Gesu ¢ il Signore proprio
per questo: non sequestra nessuno, neanche “a fin di bene”, ma restituisce tutto, rimette in piedi affetti
morti e rida spirito a chi si sente schiavo.

Restituire, dunque, esige sempre una perdita: per ritrovare un figlio in pienezza il genitore saggio sa che
deve in qualche modo “perderlo”, lasciarlo andare, permettere che non sia la sua ripetizione o il
prolungamento egoistico del suo desiderio. E questo vale, allo stesso modo, per un’amicizia, come per un
rapporto d’amore e per ogni affetto pienamente umano.

Restituire implica pertanto molta fede; diversamente ci sarebbe solo lo spazio per il sequestro reciproco,
che non salva né guarisce, ma mortifica e fa morire, perché porta con sé, fin da subito, qualcosa di troppo
violento.

Gesu e il “restitutore” di vita proprio perché realizza in se stesso, fino in fondo, questa incrollabile fiducia
nelle capacita dell’altro di camminare verso il bene, abbattendo ogni logica disumana di sequestro
invidioso.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 12 giugno — 11° del Tempo Ordinario (anno C)

L'IMPORTANZA DEI DETTAGLI

(Lc. 7,36 —8,3)

In quel tempo, uno dei farisei invito Gest a mangiare da lui. Egli entro nella casa del fariseo e si mise a tavola. Ed
ecco, una donna, una peccatrice di quella citta, saputo che si trovava nella casa del fariseo, porto un vaso di profumo;
stando dietro, presso i piedi di lui, piangendo, comincio a bagnarli di lacrime, poi li asciugava con i suoi capelli, li
baciava e li cospargeva di profumo.

Vedendo questo, il fariseo che I'aveva invitato disse tra sé: «Se costui fosse un profeta, saprebbe chi e, e di quale
genere e la donna che lo tocca: e una peccatrice!».

Gesu allora gli disse: «Simone, ho da dirti qualcosa». Ed egli rispose: «Di’ pure, maestro». «Un creditore aveva due
debitori: uno gli doveva cinquecento denari, I’altro cinquanta. Non avendo essi di che restituire, condono il debito a
tutti e due. Chi di loro dunque lo amera di piti?». Simone rispose: «Suppongo sia colui al quale ha condonato di piti».
Gli disse Gesu: «Hai giudicato bene».

E, volgendosi verso la donna, disse a Simone: «Vedi questa donna? Sono entrato in casa tua e tu non mi hai dato
I'acqua per i piedi; lei invece mi ha bagnato i piedi con le lacrime e li ha asciugati con i suoi capelli. Tu non mi hai
dato un bacio; lei invece, da quando sono entrato, non ha cessato di baciarmi i piedi. Tu non hai unto con olio il mio
capo; lei invece mi ha cosparso i piedi di profumo. Per questo io ti dico: sono perdonati i suoi molti peccati, perché
ha molto amato. Invece colui al quale si perdona poco, ama poco».

Poi disse a lei: «I tuoi peccati sono perdonati». Allora i commensali cominciarono a dire tra sé: «Chi é costui che
perdona anche i peccati?». Ma egli disse alla donna: «La tua fede ti ha salvata; va’ in pace!».

In sequito egli se ne andava per citta e villaggi, predicando e annunciando la buona notizia del regno di Dio. C’erano
con lui i Dodici e alcune donne che erano state guarite da spiriti cattivi e da infermita: Maria, chiamata Maddalena,
dalla quale erano usciti sette demoni; Giovanna, moglie di Cuza, amministratore di Erode; Susanna e molte altre,
che li servivano con i loro beni.

III

Quante volte diciamo: “E’ solo un dettaglio, non € importante!”. E se invece, nelle relazioni tra noi, fossero
proprio i dettagli a fare la differenza?

Gesu, in effetti, sembra muoversi in questa direzione: invitato a casa di un fariseo, i suoi occhi mettono in
secondo piano cio che fino a quel momento sembrava essenziale e portano invece alla luce, in rilievo, cio
che pareva privo di importanza.

Per Gesu e piu decisivo il dettaglio del gesto ospitale della donna piuttosto che il suo precedente passato
di peccatrice. Sono piu fondamentali i segni quasi nascosti dell’accoglienza — acqua, asciugatoio, lacrime,
profumo — piuttosto che un invito a tavola dettato da pura circostanza, da ruoli esteriori, da giochi di
potere, o anche solo da una vuota cortesia tipica del galateo.

Per il padrone di casa i gesti della donna sono uno spreco, si rivelano inutili, scandalizzano: le cose
importanti sono altre! Per Gesu ¢ il dettaglio inimmaginabile di quella donna a dare senso alla tavola a cui
e stato invitato, al cibo consumato insieme, a consegnare carne, gesto, parola, concretezza al suo vangelo
di misericordia.

Troppe volte é facile decidere in anticipo cio che vale e cid che no, come le cose devono andare oppure
no, incasellando le persone e giudicandole senza pieta. Lo stile di Gesu chiede un coraggioso
stravolgimento di sguardo: puoi comprendere l'altro solo prendendo a cuore la profondita dei suoi
dettagli, del volto, dello sguardo, delle attenzioni che ha e da come si muove, lasciando da parte ruoli ed
etichette di comodo. E allora puo succedere di scoprire, oggi come allora, che il vangelo continua a vivere
e ad essere trasmesso non nella linea degli eventi spettacolari, ma nei mille dettagli di gente che prende
in mano le proprie ferite, credendo, nonostante tutto, che i piccoli gesti di ospitalita e di accoglienza sono
molto pil grandi dei propri errori e molto piu trasformanti della vuota cerimoniosita farisaica.
D’altronde, chi non ha provato che “a colui che si perdona poco ama poco”? Per tutti noi, almeno una
volta, & successo di aver amato proprio perché qualcuno, senza fare rumore, ci ha perdonati, o comunque
ci ha rimesso nelle condizioni di poter ricominciare. E questo & forse un dettaglio secondario? Non e
proprio questo, invece, il vangelo che rende liberi?



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 19 giugno — 12° del Tempo Ordinario (anno C)

LA SOLITUDINE DI GESU’

(Lc 9, 18-24)

Un giorno Gesu si trovava in un luogo solitario a pregare. | discepoli erano con lui ed egli pose loro questa domanda:
«Le folle, chi dicono che io sia?». Essi risposero: «Giovanni il Battista,; altri dicono Elia; altri uno degli antichi profeti
che é risorto».

Allora domando loro: «Ma voi, chi dite che io sia?». Pietro rispose: «ll Cristo di Dio».

Egli ordino loro severamente di non riferirlo ad alcuno. «Il Figlio dell’'uomo — disse — deve soffrire molto, essere
rifiutato dagli anziani, dai capi dei sacerdoti e dagli scribi, venire ucciso e risorgere il terzo giorno».

Poi, a tutti, diceva: «Se qualcuno vuole venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce ogni giorno e mi
segua. Chi vuole salvare la propria vita, la perdera, ma chi perdera la propria vita per causa mia, la salvera».

L’esperienza della solitudine € sempre ambivalente: puo essere negativa, quando si trasforma in fuga o in
depressione, ma pud anche essere positiva, quando permette un legame piu equilibrato e piu umano con
le cose e con gli altri. Essere da soli, in effetti, non significa essere automaticamente dei solitari e,
viceversa, essere di continuo insieme agli altri non vuol dire ritrovarsi automaticamente capaci di buona
socialita.

Gesu non fugge la solitudine, ma la attraversa in modo unico, consegnandole un senso. Non la liquida
come qualcosa di pericoloso da riempire il piu in fretta possibile. Anzi, negli snodi principali della sua vita
e delle sue scelte egli si ritrova puntualmente solo e sembra addirittura cercare la solitudine di sua
iniziativa. Ne consegue sempre un salto di qualita, un passaggio in avanti, che richiede ai discepoli
impegno e coraggio ulteriore.

La solitudine di Gesu non é fine a se stessa, ma diventa la condizione per vivere al meglio e in profondita
le relazioni quotidiane. Non a caso, dal silenzio di un luogo appartato nascono le parole del Maestro circa
lo stile del discepolo: rinnegare se stessi, cioe fare spazio all’altro, prendere la propria croce, cioé fare la
propria parte senza facili deleghe, seguire il vangelo, cioé affidarsi ad una parola piu grande, che non
illude.

La solitudine di Gesu diventa cosi la condizione per saper fare spazio, per essere davvero in compagnia
con gli altri senza paternalismi o invadenze, senza chiudere nulla ma aprendo strade e cammini inattesi.
E’ anche la rivelazione di come si sia soli ogni volta che si giunge a non seguire il proprio interesse, ma il
bene reale dell’altro. Lo sa il genitore nei confronti dei figli, il prete nei confronti di una comunita che
presiede, il politico onesto nei confronti delle sue difficili decisioni.

Si puo generare e dare vita soltanto abitando in modo saggio la promessa del silenzio e della solitudine,
evitando che ogni cosa si trasformi in rumore assordante e i legami umani in pura rincorsa della propria
onnipotenza. Sono i tiranni a non sopportare la solitudine e il silenzio, non certo i veri padri e i maestri
affidabili!

Gesu percepisce la delicatezza del Padre proprio cosi, nella liberta di ritrovarsi anche da solo, pur di
realizzare fino in fondo il suo desiderio di prossimita e di cura per tutti gli uomini. Non c’e¢ amore e liberta
piu grandi di chi impara a vivere I'esperienza della solitudine come la sorgente della piu profonda e onesta
comunione con gli altri. Senza averne paura.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 26 giugno — 13° del Tempo Ordinario (anno C)

LA GIOIOSA FATICA DELL’ARATURA

(Lc 9, 51-62)

Mentre stavano compiendosi i giorni in cui sarebbe stato elevato in alto, Gesu prese la ferma decisione di mettersi
in cammino verso Gerusalemme e mando messaggeri davanti a sé.

Questi si incamminarono ed entrarono in un villaggio di Samaritani per preparargli I'ingresso. Ma essi non vollero
riceverlo, perché era chiaramente in cammino verso Gerusalemme. Quando videro cio, i discepoli Giacomo e
Giovanni dissero: «Signore, vuoi che diciamo che scenda un fuoco dal cielo e li consumi?». Si volto e li rimprovero. E
si misero in cammino verso un altro villaggio.

Mentre camminavano per la strada, un tale gli disse: «Ti sequiro dovunque tu vada». E Gesu gli rispose: «Le volpi
hanno le loro tane e gli uccelli del cielo i loro nidi, ma il Figlio dell’'uomo non ha dove posare il capo».

A un altro disse: «Seguimi». E costui rispose: «Signore, permettimi di andare prima a seppellire mio padre». Gli
replico: «Lascia che i morti seppelliscano i loro morti; tu invece va’ e annuncia il regno di Dio».

Un altro disse: «Ti sequiro, Signore; prima pero lascia che io mi congedi da quelli di casa mia». Ma Gesu gli rispose:
«Nessuno che mette mano all’aratro e poi si volge indietro, e adatto per il regno di Dio».

Ci sono sempre dei buoni motivi per non portare a termine un lavoro, o per non andare fino in fondo alle
proprie scelte. In ogni caso, mettere mano all’aratura, ai tempi di Gesu, come lo era nelle nostre campagne
non troppo tempo fa, voleva dire avere mani forti, in grado di dirigere I'aratro con fermezza,
assecondando sia i movimenti dei buoi che le linee imprevedibili delle gobbe del terreno.

Quanto poco ci vorrebbe per desistere da un lavoro cosi! E allora? Dovremmo pensare con buona dose di
ingenuita che la vita sia una passeggiata gia tutta pronta per noi, senza fatica né ostacoli? Alla prima buca
nel terreno lasceremmo subito I'aratro, volgendoci indietro.

E se invece ricominciassimo a ridirci che la vita reale & molto piu simile ad un terreno da dissodare e
lavorare giorno per giorno? Forse il vangelo tornerebbe a parlarci davvero, nella sua capacita di non
presentarsi come una magia religiosa a buon mercato, o come una ‘pillola’ che solleva dal sudore della
storia in modo vagamente consolatorio, ma come promessa in grado di suscitare, accompagnare, guidare
la faticosa aratura delle nostre giornate.

Proprio su questo punto la liberta di Gesu e sconcertante: egli continua a camminare e a lavorare per il
Regno anche quando incontra freddezza e incomprensione. Chiede ai discepoli di non perdere tempo di
fronte a cuori che non cambiano, magari lasciandosi sfiancare da vendette e risentimenti privi di senso,
ma di ricominciare con Lui da altre parti, di villaggio in villaggio, nella fiducia che prima o poi, da qualche
parte, qualcuno la smetta di accampare scuse, ma si appassioni del vangelo, mettendovi mano con tutto
se stesso.

Arriva il momento, dunque, in cui diventare discepoli di Gesu significa andare fino in fondo, pagare di
persona, mettere da parte gloria e onorificenze, pur di poter gustare con liberta quanto sia bello, alla fine,
scorgere anche solo un piccolo germoglio che si fa strada dentro il solco scavato con sudore.

Se metti gia davanti a tutto le motivazioni, anche legittime, per voltarti indietro e rimanere bloccato, solo
apparentemente vivrai tranquillo. Certo, ti farai meno problemi, ti chiuderai nelle tue magiche certezze
sempre uguali, ma privandoti da subito della possibilita di diventare fecondo, di assaporare il nuovo che
nasce solo attraverso I'esercizio quotidiano della fiduciosa aratura del terreno.

Per Gesu, in ogni caso, € meglio ferirsi le mani con I'aratro e gioire per il raccolto che con fatica spuntera,
piuttosto che rimanere sempre e noiosamente uguali a se stessi, attaccati con egoismo alla propria casa
invece di contribuire a sentirsi a casa dovunque si andra!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 3 luglio — 14° del Tempo Ordinario (anno C)

ESPORSI E SOTTRARSI

(Lc. 10,1-12.17-20)

In quel tempo, il Signore designo altri settantadue e li invio a due a due davanti a sé in ogni citta e luogo dove stava
per recarsi.

Diceva loro: «La messe e abbondante, ma sono pochi gli operai! Pregate dunque il signore della messe, perché mandi
operai nella sua messe! Andate: ecco, vi mando come agnelli in mezzo a lupi; non portate borsa, né sacca, né sandali
e non fermatevi a salutare nessuno lungo la strada.

In qualunque casa entriate, prima dite: “Pace a questa casa!”. Se vi sara un figlio della pace, la vostra pace scendera
su di lui, altrimenti ritornera su di voi. Restate in quella casa, mangiando e bevendo di quello che hanno, perché chi
lavora ha diritto alla sua ricompensa. Non passate da una casa all’altra.

Quando entrerete in una citta e vi accoglieranno, mangiate quello che vi sara offerto, guarite i malati che vi si
trovano, e dite loro: “E vicino a voi il regno di Dio”. Ma quando entrerete in una citta e non vi accoglieranno, uscite
sulle sue piazze e dite: “Anche la polvere della vostra citta, che si é attaccata ai nostri piedi, noi la scuotiamo contro
divoi; sappiate pero che il regno di Dio e vicino”. lo vi dico che, in quel giorno, Sodoma sara trattata meno duramente
di quella citta».

| settantadue tornarono pieni di gioia, dicendo: «Signore, anche i demoni si sottomettono a noi nel tuo nome». Egli
disse loro: «Vedevo Satana cadere dal cielo come una folgore. Ecco, io vi ho dato il potere di camminare sopra
serpenti e scorpioni e sopra tutta la potenza del nemico: nulla potra danneggiarvi. Non rallegratevi pero perché i
demoni si sottomettono a voi; rallegratevi piuttosto perché i vostri nomi sono scritti nei cieli».

Il buon rapporto con le cose e con gli altri &€ un lavoro che occupa I'arco di un’intera vita. Le cose stesse,
prima ancora che le persone, si offrono al nostro tocco, ma anche vi resistono; ci sono vicine, ma anche ci
sfuggono.

Per questo la saggezza dei legami passa sempre attraverso due faticosi movimenti: esporsi e sottrarsi.
Non si puo vivere senza esporsi mai fino in fondo, e tuttavia |'esposizione di sé potrebbe degenerare in
una forma di invadenza se non ci fosse anche la capacita di mettersi da parte. Viceversa, non si pu0 vivere
senza alcuno spazio di solitudine e di riflessione, e tuttavia questa esigenza potrebbe trasformarsi in una
fuga egoistica se non generasse un coinvolgimento effettivo nelle cose e nel mondo.

Imparare a stare con gli altri, dunque, significa seguire il ritmo fecondo, I'alternanza vitale dell’esporsi e
del sottrarsi, dell'impegno e della riflessione, quasi come il battito regolare del cuore, o come la giusta
respirazione dei polmoni.

L'istruzione di Gesu ai suoi discepoli va in questa direzione: “Per evitare di percepire solo lupi attorno a
voi e non fratelli che camminano con voi, siate pronti a coinvolgervi ogni volta che siete invitati, ospitati,
accolti da chi desidera sul serio condividere I'umanita del vangelo. Ma siate anche saggi nel sapere
quando, proprio come testimonianza, € ora di sottrarvi, di andare altrove, di non farvi mangiare da
chiusure che risultano insuperabili. Rallegratevi non perché tutto va bene, non perché, anche per zelo,
arrivate alla sera senza fiato, ma per ogni volta che avete avuto il coraggio di rimanere in piedi, di restare
uomini, anche la dove il rifiuto ha generato divisione e delusione”.

Il vero discepolo impara a esporsi e contemporaneamente a sottrarsi, come due movimenti di un unico
respiro, ad avere il batticuore quando € ora e a tirare il fiato quando € necessario. E’ cosi che il vangelo
manifesta tutta la sua capacita di dare forma realmente umana a ogni nostro legame. Quanti lupi in meno
vedremmo attorno a noi, e quanti piu fratelli sentiremmo al nostro fianco!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 10 luglio — 15° del Tempo Ordinario (anno C)

ESERCIZIO DI LETTURA

(Lc. 10, 25-37)

In quel tempo, un dottore della Legge si alzo per mettere alla prova Gesu e chiese: « Maestro, che cosa devo fare per
ereditare la vita eterna?». Gesu gli disse: «Che cosa sta scritto nella Legge? Come leggi?». Costui rispose: «Amerai
il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore, con tutta la tua anima, con tutta la tua forza e con tutta la tua mente, e il
tuo prossimo come te stesso». Gli disse: «Hai risposto bene; fa’ questo e vivrai».

Ma quello, volendo giustificarsi, disse a Gesu: «E chi & mio prossimo?». Gesu riprese: «Un uomo scendeva da
Gerusalemme a Gérico e cadde nelle mani dei briganti, che gli portarono via tutto, lo percossero a sangue e se ne
andarono, lasciandolo mezzo morto. Per caso, un sacerdote scendeva per quella medesima strada e, quando lo vide,
passo oltre. Anche un levita, giunto in quel luogo, vide e passo oltre. Invece un Samaritano, che era in viaggio,
passandogli accanto, vide e ne ebbe compassione. Gli si fece vicino, gli fascio le ferite, versandovi olio e vino; poi lo
carico sulla sua cavalcatura, lo porto in un albergo e si prese cura di lui. Il giorno sequente, tiro fuori due denari e i
diede all’albergatore, dicendo: “Abbi cura di lui; cio che spenderai in piu, te lo paghero al mio ritorno”. Chi di questi
tre ti sembra sia stato prossimo di colui che é caduto nelle mani dei briganti?». Quello rispose: «Chi ha avuto
compassione di lui». Gesu gli disse: «Va’ e anche tu fa’ cosi».

Non basta saper leggere. E’ necessario saperlo fare nel modo giusto. Gesu chiede al dottore della legge,
che in quanto a lettura delle Scritture non era secondo a nessuno, di non pronunciare in qualunque modo
il doppio comandamento dell’amore a Dio e al prossimo, come se fosse un vuoto concetto che non cambia
il cuore, ma di leggerlo come criterio concreto della propria vita, senza scusanti.

Solo cosi succede che un libro, un testo, un comandamento, diventano lettera viva, creativa, provocante,
in grado di aprire una breccia, una rivelazione, una novita che umanizza.

Per questo motivo Gesu racconta addirittura una parabola, per evitare che 'amore a Dio e al prossimo
diventi questione astratta, priva di contenuto. E’ il tocco della carne ferita del fratello lungo la strada che
ci fa leggere I'altro non come un nemico, ma come il prossimo da soccorrere, altrimenti perdendo il
fratello perderemmo anche Dio. E per recuperare non basterebbe recarsi al tempio tutti i giorni, se poile
relazioni tra di noi non iniziassero prima o poi, da qualche parte, ad avere il gusto della gratuita e della
solidarieta.

La carita per il cristiano non é riducibile alla semplice conseguenza pratica di un insegnamento morale,
ma e il gesto reale attraverso cui Dio stesso ci viene incontro e si fa percepire nella sua forza singolarissima
di umanizzazione.

Ma per fare questo, in memoria di Gesu, ci vogliono buoni e frequenti esercizi di lettura: non basta
proclamare il comandamento dell’amore, ma riconoscerne il senso e I'operosita amando in modo pratico,
esattamente come il gesto potente del samaritano. “Come leggi?”: solo cosi la parola scritta di Dio, nata
dal vissuto, torna a diventare corpo in noi, criterio di lettura di un’intera esistenza, giocata sulla logica
della cura e della dedizione. Se questo non avviene, ci sarebbe solo il posto per vuoti cerimoniali, che ci
manterrebbero pero analfabeti, incapaci di leggere le tracce del passaggio di Dio nel gesto trasparente
dell’amore incondizionato all’altro.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 17 luglio — 16° del Tempo Ordinario (anno C)

LASCIARSI OSPITARE

(Lc. 10, 38-42)

In quel tempo, mentre erano in cammino, Gesu entro in un villaggio e una donna, di nome Marta, lo ospito.

Ella aveva una sorella, di nome Maria, la quale, seduta ai piedi del Signore, ascoltava la sua parola. Marta invece
era distolta per i molti servizi.

Allora si fece avanti e disse: «Signore, non t'importa nulla che mia sorella mi abbia lasciata sola a servire? Dille
dunque che mi aiuti». Ma il Signore le rispose: «Marta, Marta, tu ti affanni e ti agiti per molte cose, ma di una cosa
sola c’e bisogno. Maria ha scelto la parte migliore, che non le sara tolta».

A volte e piu facile ospitare che lasciarsi ospitare. Marta, in effetti, si fa in quattro per accogliere Gesu in
casa sua, prepara un sacco di cose, si fa progetti e si da tempi precisi, si affanna e lavora. Il suo rischio,
pero, &€ quello di non riuscire ad incontrare realmente la persona che ha davanti. Maria si sceglie la parte
migliore perché, ospitando, si lascia a sua volta ospitare, cambiare, coinvolgere da colui che € entrato in
casa, per altro senza troppo preavviso.

Succede la stessa cosa ad Abramo: uscendo dalla tenda per ospitare i tre uomini sconosciuti, poco per
volta & lui stesso che si trasforma in ospite, voluto, desiderato, amato, fino a ricevere il dono tanto atteso,
eppure ormai insperato, di un figlio.

Questo & il gioco straordinario e profondamente umano del gesto ospitale: non pud essere una
prestazione tra le altre, non e riducibile a semplice galateo, non e trasformabile in una nuova e ulteriore
occasione di affanno, ma & un’esperienza di rivelazione, di assoluta gratuita in grado di sovvertire ogni
programma e ogni calcolo, che cambia reciprocamente tanto I'ospite quanto colui che ospita.

Mai come oggi, tra violenze e attentati, tra muri e tentazioni di chiusura, la possibilita di rimanere uomini
passa attraverso la disposizione affettiva a lasciarsi ospitare dall’altro, evitando che questo gesto di
altissima gratuita e di fiducia incondizionata assuma la forma triste del commercio o dello scambio
interessato.

Un compito della testimonianza cristiana puo esattamente essere questo: custodire la verita piu profonda
dell’ospitalita, come tesoro prezioso dell’'umanita in quanto tale.

Ospitare e lasciarsi ospitare, fare spazio all’altro e lasciarsi cambiare dall’incontro con I'altro: nell’epoca
del sospetto, solo da qui si puo ripartire per riconoscere il passaggio di Dio tra noi, per custodire la nostra
umanita, per continuare a scegliere la parte migliore di noi, anche in tempi difficili.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 14 agosto — 20° del Tempo Ordinario (anno C)

LASCIARE UN'IMPRONTA

(Lc. 12, 49-53)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli:

«Sono venuto a gettare fuoco sulla terra, e quanto vorrei che fosse gia acceso! Ho un battesimo nel quale saro
battezzato, e come sono angosciato finché non sia compiuto!

Pensate che io sia venuto a portare pace sulla terra? No, io vi dico, ma divisione. D’ora innanzi, se in una famiglia vi
sono cinque persone, saranno divisi tre contro due e due contro tre; si divideranno padre contro figlio e figlio contro
padre, madre contro figlia e figlia contro madre, suocera contro nuora e nuora contro suocera».

Non si puo confondere la pace con il quieto vivere, quasi come fosse un facile benessere a buon mercato
per se stessi, escludendo gli altri.

Chi ama e ricerca davvero la pace, la verita e la giustizia non ha timore di prendere posizione, di essere
scomodo, non ha paura di rinunciare alla propria immediata tranquillita pur di uscire dall’indifferenza, pur
di dare il proprio contributo.

Il fuoco di cui parla Gesu & esattamente questo: non & una divisione violenta, ma riguarda la necessita
della decisione, del discernimento coraggioso che il vangelo comporta. Un’esperienza molto semplice puo
servire per coglierne il significato: quante volte abbiamo inteso un rimprovero o anche una normale
osservazione come uno sgarbo verso di noi, cadendo nel risentimento e magari anche nell’ira! E se invece
tutto questo fosse il modo normale per correggersi reciprocamente, per scoprire cido che possiamo
migliorare? E’ vero che in quel momento senti il fuoco dentro di te, ma se rifletti un po’ di piu proprio
quella fiamma ti purifica, ti risveglia, ti rende migliore se la tua disposizione € giusta, pronta a mettersi in
discussione!

Incontrare Gesu non vuol dire rimanere come prima, ma entrare in una logica di vita che mette in
movimento, che puo anche tutto subito scorticare, ma che poco per volta sovverte le abitudini acquisite
per aprire strade nuove e impensate.

Ecco perché I'annuncio di Gesu genera per forza una forma di “divisione”: rivela i cuori, li purifica per
renderli migliori e non tutti ci stanno. Troppo spesso abbiamo paura e preferiamo sprofondare nelle
presunte certezze di secoli piuttosto che lasciarci svegliare e partire per strade sconosciute.

Papa Francesco, a Cracovia, in occasione della Giornata Mondiale della Gioventu, ci ha lasciato questo
invito molto forte: non siate giovani sdraiati sui divani, che confondono la riuscita della vita con
I'indifferenza e il benessere a buon mercato, ma indossate le scarpe, anzi gli scarponcini da montagna, e
camminate, lasciando un’impronta nel terreno faticoso del mondo, quella che soltanto ciascuno di voi,
con la propria genialita e i propri talenti, puo lasciare.

Dice Gesu: “Non sono venuto a portare pace, ma la divisione”. Possiamo forse tradurlo cosi: “Sono venuto
perché possiate avere il coraggio di decidervi, di uscire dall’anonimato, senza la paura di essere scomodi,
se questo e necessario per custodire 'umanita nella pace e nella giustizia”.

Che le nostre comunita non abbiano paura di questo sano fuoco liberante, che non sprofondino mai nei
divani delle abitudini senza futuro, ma si lascino svegliare dal vangelo, lasciando un’impronta, un’apertura
nuova. Rinunciando alla propria scandalosa tranquillita, a favore di tutti.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 21 agosto — 21° del Tempo Ordinario (anno C)

FRATERNITA’

(Lc 13, 22-30)

In quel tempo, Gesu passava insegnando per citta e villaggi, mentre era in cammino verso Gerusalemme.
Un tale gli chiese: «Signore, sono pochi quelli che si salvano?».

Disse loro: «Sforzatevi di entrare per la porta stretta, perché molti, io vi dico, cercheranno di entrare, ma
non ci riusciranno.

Quando il padrone di casa si alzera e chiudera la porta, voi, rimasti fuori, comincerete a bussare alla porta,
dicendo: “Signore, aprici!”. Ma egli vi rispondera: “Non so di dove siete”. Allora comincerete a dire:
“Abbiamo mangiato e bevuto in tua presenza e tu hai insegnato nelle nostre piazze”. Ma egli vi dichiarera:
“Voi, non so di dove siete. Allontanatevi da me, voi tutti operatori di ingiustizia!”.

La ci sara pianto e stridore di denti, quando vedrete Abramo, Isacco e Giacobbe e tutti i profeti nel regno di
Dio, voi invece cacciati fuori.

Verranno da oriente e da occidente, da settentrione e da mezzogiorno e siederanno a mensa nel regno di
Dio. Ed ecco, vi sono ultimi che saranno primi, e vi sono primi che saranno ultimi».

Durante la veglia con i giovani a Cracovia, € risuonata una parola, accompagnata da un gesto: fraternita. |l
papa ha indicato questo termine come la risposta forte, coraggiosa, profetica del vangelo ad ogni forma
di terrore e di violenza. Un gesto ha accompagnato questa indicazione: una catena immensa di persone
che in assoluto silenzio si tengono per mano, percependo sulla propria pelle quel “ponte primordiale”,
corporeo, grazie al quale ogni divisione e diffidenza reciproca tornano ad essere riconosciute come uno
scandalo insopportabile.

Le parole irritate di GesU, che possiamo facilmente immaginare pronunciate ad alta voce, sono provocate
da una domanda tendenziosa: “Sono pochi quelli che si salvano?”. Come dire: “Rivelaci che siamo
privilegiati, che solo qualcuno di noi entra nella salvezza!”. In fin dei conti, sotto sotto, vorremmo un dio
cosl, che legittima i nostri steccati, i nostri facili populismi da “dentro e fuori”, ma la logica del vangelo e
tutt’altra cosa. Gesu non ha timore di allargare lo sguardo, di riconoscere i tanti che da ogni parte, con
lingue e culture diverse, siederanno inaspettatamente alla mensa del Regno.

Tutto questo potra darci immensamente fastidio, potra essere respinto come disposizione ingenua e
superficiale, ma non importa. Invece di perdere tempo con i “burkini si, burkini no”, non dovremmo forse
impiegare le forze migliori e le risorse piu preziose, come credenti e come uomini di buona volonta, per
entrare dentro la porta stretta della fraternita? E’ qualcosa di molto difficile da costruire, ma prima di noi
sono stati tanti che, camminando in questa direzione, hanno saputo trasformare la societa dall’interno,
fino a rendere la fraternita un criterio reale, in grado di produrre precise forme di convivenza sociale e di
codificazioni normative che la custodissero.

Il vero problema e che, a differenza dei nostri padri, riteniamo che sia inutile ancora prima di provarci, in
attesa che qualcuno ci dica anche oggi: “Si & vero, solo tu ti salvi; lascia stare gli altri, sono solo un
problemal”.

Gesu, adesso come allora, non ci sta, non cede: la salvezza non € il “si salvi chi pud”, ma € sempre cio che
di buono succede tra di noi, percorrendo un tratto di strada insieme fin dove & possibile. Sara pure una
porta stretta, ma "'unica che conduce ad un mondo migliore.

Chi ci sta ... avanti, ¢’e un sacco di posto e molto da fare! E la chiesa dovra essere felice, addirittura
riconoscente, di ospitare tra i suoi figli anche coloro che, pur non essendo esplicitamente “dei suoi”, si
appassionano insieme con lei di questo prezioso lavoro; e, viceversa, di prendere con liberta le distanze
da chi si dichiara a lei appartenente, ma usa della sua appartenenza per scagliarla come pietre contro gli
altri.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica

Domenica 28 agosto — 22° del Tempo Ordinario

CAMBIO DI PROSPETTIVA

(Lc. 14,1.7-14)

Avvenne che un sabato Gesu si reco a casa di uno dei capi dei farisei per pranzare ed essi stavano a
osservarlo.

Diceva agli invitati una parabola, notando come sceglievano i primi posti: «Quando sei invitato a nozze da
qualcuno, non metterti al primo posto, perché non ci sia un altro invitato pit degno di te, e colui che ha
invitato te e lui venga a dirti: “Cédigli il posto!”. Allora dovrai con vergogna occupare I'ultimo posto. Invece,
quando sei invitato, va’ a metterti all’ultimo posto, perché quando viene colui che ti ha invitato ti dica:
“Amico, vieni pitu avanti!”. Allora ne avrai onore davanti a tutti i commensali. Perché chiunque si esalta
sara umiliato, e chi si umilia sara esaltato».

Disse poi a colui che I'aveva invitato: «Quando offri un pranzo o una cena, non invitare i tuoi amici né i tuoi
fratelli né i tuoi parenti né i ricchi vicini, perché a loro volta non ti invitino anch’essi e tu abbia il
contraccambio. Al contrario, quando offri un banchetto, invita poveri, storpi, zoppi, ciechi; e sarai beato
perché non hanno da ricambiarti. Riceverai infatti la tua ricompensa alla risurrezione dei giusti».

Fin dall’inizio del suo pontificato, Papa Francesco ha messo al centro della sua predicazione il tema
suggestivo della “periferia”. Non € un semplice slogan, ma l'invito accorato a cambiare prospettiva circa
il modo di vedere le cose, il mondo, gli altri, la vita e la storia nel loro insieme: a partire dagli ultimi, non
dai primi, dai lontani, non dai vicini, da chi e ferito e cerca riscatto, non da chi sta al centro perché si crede
perfetto, da chi vive servendo, non da chi usa il potere per i propri interessi.

E’ nulla di piu e nulla di meno che la prospettiva del vangelo, in grado di ribaltare lo sguardo.

Quando sei invitato ad un banchetto non stare al primo posto, perché ti perderesti tutto cido che puoi
vedere, gustare, incontrare solamente se ti siedi in fondo. Quando inviti qualcuno, non limitarti a chiamare
chi gia conosci, perché non saresti nella condizione di poter scoprire la ricchezza di altre storie, i talenti e
i problemi di altri volti.

Oltre che di vera giustizia, questo ribaltamento di prospettiva & anche questione di sana furbizia: a forza
di guardare dall’alto e sentirti onnipotente, rischi alla fine di rimanere scontento, arido e solo.

Riprendiamoci questa prospettiva rigorosamente umana: come sarebbe diversa I'arte della politica se
guardasse cosi, come cambierebbero le priorita nell’agenda pastorale della chiesa se assumesse fino in
fondo questa visione, come si modificherebbe I'agire quotidiano di ciascuno di noi se lo sguardo
evangelico che parte dal basso e dagli ultimi ispirasse poco per volta le nostre scelte e i nostri stili di vita!

Non & un’utopia. Appunto, si tratta di un colpo d’occhio differente, di un pasto a tavola diverso dalle solite
convenzioni. Questa cosa € alla portata di tutti, ma quanto & necessario chiedere la forza e l'aiuto
reciproco per imparare a spostare la sedia un po’ piu indietro, a lasciare libera la prima fila e ricominciare
a osservare un’intera vita dalla prospettiva dell’ultimo posto! Fatichiamo tutti, ma quando ci riusciamo
accadono per noi e per gli altri le cose piu belle e piu liberanti.



A TRACCIA - Un pensiero per domenica

Domenica 4 settembre — 23° del Tempo Ordinario (anno C)

LA RIVOLUZIONE SILENZIOSA DEGLI AFFETTI BUONI

(Fm 9b-10.12-17)

Carissimo, ti esorto, io, Paolo, cosi come sono, vecchio, e ora anche prigioniero di Cristo Gesu. Ti prego per
Onésimo, figlio mio, che ho generato nelle catene. Te lo rimando, lui che mi sta tanto a cuore.

Avrei voluto tenerlo con me perché mi assistesse al posto tuo, ora che sono in catene per il Vangelo. Ma
non ho voluto fare nulla senza il tuo parere, perché il bene che fai non sia forzato, ma volontario.

Per questo forse e stato separato da te per un momento: perché tu lo riavessi per sempre; non piti pero
come schiavo, ma molto piu che schiavo, come fratello carissimo, in primo luogo per me, ma ancora piu
per te, sia come uomo sia come fratello nel Signore.

Se dunque tu mi consideri amico, accoglilo come me stesso.

La lettera di Paolo a Filemone ¢ il testo piu breve del Nuovo Testamento. Ma come si sa, le cose umane
piu decisive non hanno bisogno di megafoni e di lunghe parole, ma di gesti semplici e forti, in grado di
cambiare addirittura un’intera storia.

La richiesta di Paolo & che Onesimo, schiavo di Filemone conosciuto in carcere, sia riscattato dalla schiavitu
e restituito integralmente alla liberta, come fratello nel Signore.

I momentaneo allontanamento di Onesimo dal suo padrone viene letto come una imperdibile
opportunita: il segreto di legami buoni, all’altezza della nostra umanita, sta sempre nella rinuncia a
considerare I'altro un proprio possesso, fosse anche a fin di bene. Questa ¢ la vera rivoluzione degli affetti:
guante violenze, quante schiavitl nascoste nascono dall’atteggiamento della padronanza idolatrica, da
rapporti troppo esclusivi e narcisisti, che non lasciano alcun respiro, ma incatenano a sé e appesantiscono
I'aria!l

Paolo non ha timore di definire Onesimo suo figlio, quasi “generato” durante il periodo della prigionia e
non trattenuto per sé, ma lasciato andare perché potesse diventare libero. | legami che generano davvero
vita e amicizia profonda sono capaci, in questo modo, di realizzare una vera e propria rivoluzione
silenziosa, progressiva, concreta, in grado di sciogliere 'uomo dalle catene pil tristi e mortificanti.

L'immediatezza di questa lettera puo diventare una priorita fondamentale nell’agenda della chiesa e nella
vita del cristiano: nessuna inutile battaglia di parte, nessuna parola di troppo, nessuna manifestazione
invadente, ma il lavoro quotidiano della costruzione di affetti sani, di legami onesti, di amicizie senza
secondi fini, di tempo dato gratuitamente a favore d’altri.

E la cosa sorprendente € che il Signore € gia [i, si riconosce in tutto questo, fino a realizzare rivoluzioni
impensate, tutt’altro che nascoste o insignificanti. Troppo poco? Non sembra, visto che nel Nuovo
Testamento ha trovato il suo dignitoso spazio uno scritto cosi breve, ma capace di testimoniare per il
futuro un processo di progressivo superamento della schiavitu e delle sue scandalose violenze.

Lasciamo, dunque, i troppi proclami, le discussioni, anche ecclesiastiche, di basso profilo e lasciamo che
la lettera a Filemone ci immerga nel mare aperto dell’'umano e delle sue ferite, per ripartire da qui: affetti
buoni, riscatto dell’altro, come segno silenzioso, ma potente, del Risorto tra noi!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 11 settembre — 24° del Tempo Ordinario (anno C)

DARE CORPO ALLA MISERICORDIA

(Lc 15, 1-32)

In quel tempo, si avvicinavano a Gesu tutti i pubblicani e i peccatori per ascoltarlo. | farisei e gli scribi
mormoravano dicendo: «Costui accoglie i peccatori e mangia con loro».

Ed egli disse loro questa parabola: «Chi di voi, se ha cento pecore e ne perde una, non lascia le novantanove
nel deserto e va in cerca di quella perduta, finché non la trova? Quando I’ha trovata, pieno di gioia se la carica
sulle spalle, va a casa, chiama gli amici e i vicini e dice loro: “Rallegratevi con me, perché ho trovato la mia
pecora, quella che si era perduta”. lo vi dico: cosi vi sara gioia nel cielo per un solo peccatore che si converte,
piti che per novantanove giusti i quali non hanno bisogno di conversione.

Oppure, quale donna, se ha dieci monete e ne perde una, non accende la lampada e spazza la casa e cerca
accuratamente finché non la trova? E dopo averla trovata, chiama le amiche e le vicine, e dice: “Rallegratevi
con me, perché ho trovato la moneta che avevo perduto”. Cosi, io vi dico, vi é gioia davanti agli angeli di Dio
per un solo peccatore che si converte».

Disse ancora: «Un uomo aveva due figli. Il pit giovane dei due disse al padre: “Padre, dammi la parte di
patrimonio che mi spetta”. Ed egli divise tra loro le sue sostanze. Pochi giorni dopo, il figlio piti giovane, raccolte
tutte le sue cose, parti per un paese lontano e la sperpero il suo patrimonio vivendo in modo dissoluto. Quando
ebbe speso tutto, sopraggiunse in quel paese una grande carestia ed egli comincio a trovarsi nel bisogno. Allora
ando a mettersi al servizio di uno degli abitanti di quella regione, che lo mando nei suoi campi a pascolare i
porci. Avrebbe voluto saziarsi con le carrube di cui si nutrivano i porci; ma nessuno gli dava nulla. Allora ritorno
in sé e disse: “Quanti salariati di mio padre hanno pane in abbondanza e io qui muoio di fame! Mi alzerd, andro
da mio padre e gli dird: Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono piti degno di essere chiamato
tuo figlio. Trattami come uno dei tuoi salariati”. Si alzo e torno da suo padre.

Quando era ancora lontano, suo padre lo vide, ebbe compassione, gli corse incontro, gli si getto al collo e lo
bacio. Il figlio gli disse: “Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono pit degno di essere chiamato
tuo figlio”. Ma il padre disse ai servi: “Presto, portate qui il vestito pit bello e fateglielo indossare, mettetegli
I’anello al dito e i sandali ai piedi. Prendete il vitello grasso, ammazzatelo, mangiamo e facciamo festa, perché
questo mio figlio era morto ed é tornato in vita, era perduto ed é stato ritrovato”. E cominciarono a far festa.
Il figlio maggiore si trovava nei campi. Al ritorno, quando fu vicino a casa, udi la musica e le danze; chiamo uno
dei servi e gli domando che cosa fosse tutto questo. Quello gli rispose: “Tuo fratello é qui e tuo padre ha fatto
ammazzare il vitello grasso, perché lo ha riavuto sano e salvo”. Egli si indigno, e non voleva entrare. Suo padre
allora usci a supplicarlo. Ma egli rispose a suo padre: “Ecco, io ti servo da tanti anni e non ho mai disobbedito
a un tuo comando, e tu non mi hai mai dato un capretto per far festa con i miei amici. Ma ora che é tornato
questo tuo figlio, il quale ha divorato le tue sostanze con le prostitute, per lui hai ammazzato il vitello grasso”.
Glirispose il padre: “Figlio, tu sei sempre con me e tutto cio che & mio é tuo; ma bisognava far festa e rallegrarsi,
perché questo tuo fratello era morto ed é tornato in vita, era perduto ed é stato ritrovato”».

Tramite la misericordia si costruisce un mondo abitabile e si riesce a custodire I'umanita dell’'uomo. Ad un
patto, pero, che si riconsegni a questa parola tutto il suo spessore, la sua pelle, il suo “corpo”, liberandola
da una certa mollezza mielosa che I’ha quasi resa impronunciabile.

Il gesto della misericordia, infatti, che significa decidere di riaccogliere I’altro nel proprio grembo anche
quando ha sbagliato, non e un puro anelito sentimentalistico, ma una potente operazione di giustizia, in
grado di riannodare i legami feriti perché tengano, perché non si perdano piu proprio quando tramonta il
fuoco dell'innamoramento, proprio quando non basta piu lingenuita adolescenziale di affetti
esclusivamente romantici e di ritorni immediati del proprio soddisfacimento.

La vita reale, si sa, passa attraverso le ferite, affronta i conflitti, impara a gestire il dramma della perdita,
fino a volere il bene dell’altro dentro e oltre il suo stesso fallimento. Ecco perché la misericordia, nel suo
gesto profetico, mette in campo ben piu di un vago sentimento: genera giustizia, verita di rapporti, riscatto
sociale senza il quale il mondo sarebbe del tutto inospitale.



Le parabole della misericordia, raccontate nel vangelo di Luca, rivelano questo tratto inconfondibile del
cuore misericordioso: tu te ne sei andato, fino a ritrovarti in mezzo ai porci nutrendoti del loro stesso cibo,
eppure io decido consapevolmente di correrti incontro e di abbracciarti, di dirti che se tu lo desideri sei
capace di volermi bene e di fare il bene. Non mi interessa dell’invidia che questo provochera: la giustizia
dei rapporti umani esige che io faccia festa con te, che la misericordia prenda corpo in un banchetto di
condivisione, piu forte di ogni fallimento e di ogni possibile smarrimento a cui si puo andare incontro.
Dio e cosi, incondizionatamente e per tutti. Altro che sentimentalismo, altro che mieloso anelito senza
pelle! La misericordia € un vero e proprio “corpo a corpo” della volonta e della dedizione, attraverso cui
I'altro viene riscattato e la giustizia che tiene in piedi il mondo viene cucita per sempre sul corpo del
fratello, affinché non si perda piu: il vestito piu bello, il cibo piu gustoso, I'anello piu prezioso. La
misericordia esige il meglio e nulla di meno, perché costruisce una societa in cui tutti siamo coinvolti,
anche il figlio maggiore, che si ostina a non voler prendere parte al banchetto del perdono, ma che pure
dovra riconoscere di poter vivere solo perché da qualche parte qualcuno ha avuto ancora il coraggio, a
sua insaputa, di porre un gesto cosi potente e gratuito.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 18 settembre — 25° del Tempo Ordinario (anno C)

L'IDOLO NON SOPPORTA L’'IRONIA

(Lc 16, 1-13)

In quel tempo, Gesu diceva ai discepoli:

«Un uomo ricco aveva un amministratore, e questi fu accusato dinanzi a lui di sperperare i suoi averi. Lo chiamo
e gli disse: “Che cosa sento dire di te? Rendi conto della tua amministrazione, perché non potrai pit
amministrare”.

L’amministratore disse tra sé: “Che cosa faro, ora che il mio padrone mi toglie 'amministrazione? Zappare, non
ne ho la forza; mendicare, mi vergogno. So io che cosa faro perché, quando saro stato allontanato
dall’lamministrazione, ci sia qualcuno che mi accolga in casa sua”.

Chiamo uno per uno i debitori del suo padrone e disse al primo: “Tu quanto devi al mio padrone?”. Quello
rispose: “Cento barili d’olio”. Gli disse: “Prendi la tua ricevuta, siediti subito e scrivi cinquanta”. Poi disse a un
altro: “Tu quanto devi?”. Rispose: “Cento misure di grano”. Gli disse: “Prendi la tua ricevuta e scrivi ottanta”.
Il padrone lodo quell’lamministratore disonesto, perché aveva agito con scaltrezza. | figli di questo mondo,
infatti, verso i loro pari sono pit scaltri dei figli della luce.

Ebbene, io vi dico: fatevi degli amici con la ricchezza disonesta, perché, quando questa verra a mancare, essi vi
accolgano nelle dimore eterne.

Chi e fedele in cose di poco conto, é fedele anche in cose importanti; e chi é disonesto in cose di poco conto, é
disonesto anche in cose importanti. Se dunque non siete stati fedeli nella ricchezza disonesta, chi vi affidera
quella vera? E se non siete stati fedeli nella ricchezza altrui, chi vi dara la vostra?

Nessun servitore puo servire due padroni, perché o odiera I'uno e amera I’altro, oppure si affezionera all’uno e
disprezzera I'altro. Non potete servire Dio e la ricchezza».

I modo migliore per smascherare la schiavitu dell’idolo & I'ironia. Ai farisei “attaccati al denaro” che si
fanno beffe di lui, Gesu non risponde con un discorso morale sul pericolo delle ricchezze, ma si limita a
scherzare di gusto sulla loro ingenuita. “Magari foste furbi e scaltri come I'amministratore della parabola!
Vi accorgereste da voi stessi di esservi affidati ad un falso potere, che & quello del denaro trasformato in
un idolo, in un tutto per il quale si giunge addirittura a sacrificare la propria vita”.

Ma guando si € davvero potenti? Quando si puo dire di essere liberi? Forse basterebbe un po’ di ironia in
pil, insieme ad un pizzico di sana scaltrezza, affinché ogni forma di idolatria possa essere smascherata e
riconosciuta nella sua inconsistente debolezza.

E allora, sembra ricordare il vangelo, inizia a fare almeno tre cose. Ricordati sempre che il potere ti &
affidato, dunque & un compito, una responsabilita, non un privilegio. Riabilita te stesso, prima di ogni altra
cosa, alla fedelta quotidiana, andando fino in fondo al poco che di volta in volta ti & affidato, in modo da
avere spalle e cuore per diventare fedele anche nel molto. E infine, metti le mani nel tuo rapporto con i
beni e con la ricchezza, affinché sia lavorato bene, non solo perché faccia sempre spazio agli altri, ma
generi vera giustizia mettendo I'altro nelle condizioni migliori per poter vivere una vita pienamente
umana.

Il resto, in confronto, fa ridere: darsi il potere gonfia il petto come caricatura di paura e di debolezza,
sentirsi onnipotenti conduce a prendere cantonate meritevoli del piu fine sarcasmo, accumulare per sé
rende grassi, pesanti, non certo potenti, ma schiavi di macigni che ci succhiano la vita senza pieta.

Per Gesu e chiaro che Dio ¢ il contrario dell’idolo che chiede adorazione e attacca a sé. Egli invece libera,
apre, risana, riabilita I'umano, perché si riconosce in una giustizia di rapporti che si possono costruire solo
con una buona dose di scaltrezza, quella che ci fa sorridere di fronte a idoli maldestri e ci rende saggi e
accorti nel saper discernere di volta in volta cido a cui conviene davvero affidare la nostra vita, perché
rimanga umana fino alla fine. Anche nel delicato esercizio dell’economia, anche nel buon uso quotidiano
dei beni e delle ricchezze, tramite cui ci giochiamo una gran fetta di profetica testimonianza cristiana.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 25 settembre — 26° del Tempo Ordinario (anno C)

UN ANTIDOTO ALLA DISUMANITA’

(Lc 16, 19-31)

In quel tempo, Gesu disse ai farisei:

«C’era un uomo ricco, che indossava vestiti di porpora e di lino finissimo, e ogni giorno si dava a lauti
banchetti. Un povero, di nome Lazzaro, stava alla sua porta, coperto di piaghe, bramoso di sfamarsi con
quello che cadeva dalla tavola del ricco; ma erano i cani che venivano a leccare le sue piaghe.

Un giorno il povero mori e fu portato dagli angeli accanto ad Abramo. Mori anche il ricco e fu sepolto.
Stando negli inferi fra i tormenti, alzo gli occhi e vide di lontano Abramo, e Lazzaro accanto a lui. Allora
gridando disse: “Padre Abramo, abbi pieta di me e manda Lazzaro a intingere nell’acqua la punta del dito
e a bagnarmi la lingua, perché soffro terribilmente in questa fiamma”.

Ma Abramo rispose: “Figlio, ricordati che, nella vita, tu hai ricevuto i tuoi beni, e Lazzaro i suoi mali; ma
ora in questo modo lui é consolato, tu invece sei in mezzo ai tormenti. Per di piti, tra noi e voi é stato fissato
un grande abisso: coloro che di qui vogliono passare da voi, non possono, né di li possono giungere fino a
noi”.

E quello replico: “Allora, padre, ti prego di mandare Lazzaro a casa di mio padre, perché ho cinque fratelli.
Li ammonisca severamente, perché non vengano anch’essi in questo luogo di tormento”. Ma Abramo
rispose: “Hanno Mosé e i Profeti; ascoltino loro”. E lui replico: “No, padre Abramo, ma se dai morti
qualcuno andra da loro, si convertiranno”. Abramo rispose: “Se non ascoltano Mosé e i Profeti, non
saranno persuasi neanche se uno risorgesse dai morti”».

Venendo al mondo c’é qualcuno che ci nutre, preparando un cibo per noi. Crescendo si impara a parlare
perché qualcuno si rivolge a noi e, ascoltandoci, crea le condizioni perché le nostre orecchie si abituino ad
ascoltare il mondo. Possiamo continuare a vivere perché ci sentiamo ospitati, perché vediamo porte che
si aprono, case che diventano accoglienti. Essere nutriti, ascoltati, ospitati € cio che sta all’origine della
nostra vita e ci permette di moltiplicarla senza misura.

L’Eucaristia domenicale parla lo stesso linguaggio, permette la medesima esperienza, capace di dare
forma al nostro vivere: pane e vino che nutrono, una parola da ascoltare perché diventi criterio di
discernimento, comunione ospitale vissuta con fratelli che non sono né semplicemente parenti, né amici
di vecchia data, ma che si ritrovano [i, a celebrare la stessa cosa e a ricevere lo stesso nutrimento.

La parabola che Gesl racconta puo essere letta provocatoriamente come una Eucaristia “al contrario”:
c’eé un tale che mangia, ma da solo e prendendo tutto per sé, c’é una parola ben conosciuta, quella di
Abramo, di Mose e dei profeti, ma che non viene ascoltata, né diventa fonte di discernimento e, infine,
c’e qualcuno vicino, che bussa alla porta, ma che non viene neppure notato, se non dai cani che si
prendono cura di lui leccandogli le ferite.

Ebbene si! L'Eucaristia pud essere vissuta cosi e, di conseguenza, un’intera vita, senza lasciarsi scalfire
neppure di un millimetro e rimanendo quelli di prima: talmente chiusi da dimenticare il debito liberante
nei confronti di chi ci ha nutriti, ascoltati, ospitati. E I'altro non lo vedi pilu e perdi te stesso, cosi pieno e
ingolfato da non avere piu spazio per nulla e per nessuno.

Eppure, sembra dire Gesu, proprio su questo si gioca la pienezza di una vita: sul riconoscimento dell’altro,
la cui diversita ci salva, perché ci restituisce, in ultimo, alla nostra umanita. Se questo passo non si compie
ci si rotolerebbe su sé stessi e neanche se uno risorgesse dai morti potrebbe scalfire un cuore duro.
Essere nutriti, ascoltati, ospitati: € questa la memoria grata che la cena del Signore rende possibile, che
custodisce di domenica in domenica come antidoto alla disumanita, a favore di tutti. Il resto, come
racconta la parabola, non porta alla vita, ma ad un triste e inesorabile vicolo cieco.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 2 ottobre — 27° del tempo ordinario (Anno C)

MENO LARGHI, PIU’ PROFONDI

(Lc 17, 5-10)

In quel tempo, gli apostoli dissero al Signore: «Accresci in noi la fede!».

Il Signore rispose: «Se aveste fede quanto un granello di senape, potreste dire a questo gelso: “Sradicati e
vai a piantarti nel mare”, ed esso vi obbedirebbe.

Chi di voi, se ha un servo ad arare o a pascolare il gregge, gli dira, quando rientra dal campo: “Vieni subito
e mettiti a tavola”? Non gli dira piuttosto: “Prepara da mangiare, stringiti le vesti ai fianchi e sérvimi,
finché avro mangiato e bevuto, e dopo mangerai e berrai tu”? Avra forse gratitudine verso quel servo,
perché ha eseguito gli ordini ricevuti?

Cosi anche voi, quando avrete fatto tutto quello che vi é stato ordinato, dite: “Siamo servi inutili. Abbiamo
fatto quanto dovevamo fare”».

E’ facile ritenere che la statura adulta della vita umana coincida con I'accrescimento di sé, fino a
conquistare pil spazio possibile. In realta, questo atteggiamento narcisistico non fa altro che
incrementare I'obesita, causa di rallentamento e di affaticamento. E’ un’esperienza comune: quando ti
allarghi in troppe cose e vuoi arrivare a controllare tutto, alla fine non fai pilu niente, ti ritrovi bloccato,
oltre che esasperato dalla competizione invidiosa.

Anche il piu alto esercizio di carita, che e la politica, sta assumendo questa forma: leader carismatici che
si prendono tutta la scena, palchi da concerto, folle urlanti e obbedienti. E tutto sommato sembra andarci
bene: I'importante & che qualcuno accresca se stesso con facili populismi, lanci qualche slogan generico e
prometta obesita per tutti. E poco per volta, senza troppi rumori, il coinvolgimento di ciascuno si
assottiglia, insieme all'impegno che questo comporta.

E se fosse arrivato il momento di essere un po’ piu critici su questo punto? Non é forse ora di reimparare
ad essere meno larghi, ma piu profondi? In fin dei conti Gesu, ai discepoli che chiedono di “accrescere” la
fede, risponde al contrario: la fiducia, come l'intera vita, non € questione di accrescimento, ma di
profondita a partire dalla concretezza della propria storia. Basta la misura di un granello di senape, se quel
seme € preso sul serio, approfondito, condiviso, curato ogni giorno con fedelta, passione e responsabilita.
E’ prendendo sul serio la profondita abitudinaria delle cose che si cambia il mondo, che si costruisce una
societa davvero umana.

Forse & proprio vero, come rivelano le parole di GesU, che per un’intera vita si impara a diventare uomini
imparando a diventare servi. E per le Scritture il servo non ¢ il sottomesso, ma acquisisce una dignita senza
pari, perché si identifica con colui che diventa saggio facendo bene, con gratitudine e liberta, il proprio
lavoro, riconoscendo il limite come una benedizione e occupando al meglio il tempo che ha a disposizione
senza invidia, fosse anche piccolo come un granello di senape.

Mai come oggi abbiamo bisogno di questo annuncio evangelico: meno larghi e piu profondi, meno ansiosi
nell’occupare spazi e piu snelli e laboriosi nel saper dissodare al meglio il terreno quotidiano della nostra
vita. Insieme agli altri e a favore di tutti.



LA TRACCIA - Una riflessione per domenica
Domenica 9 ottobre — 28° del Tempo Ordinario

DAL CONSUMO ALL'INCONTRO

(Lc17, 11-19)

Lungo il cammino verso Gerusalemme, Gesu attraversava la Samaria e la Galilea.

Entrando in un villaggio, gli vennero incontro dieci lebbrosi, che si fermarono a distanza e dissero ad alta
voce: «Gesli, maestro, abbi pieta di noil». Appena li vide, Gesu disse loro: «Andate a presentarvi ai
sacerdoti». E mentre essi andavano, furono purificati.

Uno di loro, vedendosi guarito, torno indietro lodando Dio a gran voce, e si prostro davanti a Gesu, ai suoi
piedi, per ringraziarlo. Era un Samaritano.

Ma Gesu osservo: «Non ne sono stati purificati dieci? E gli altri nove dove sono? Non si é trovato nessuno
che tornasse indietro a rendere gloria a Dio, all’infuori di questo straniero?». E gli disse: «Alzati e va’; la
tua fede ti ha salvato!».

Nel vortice odierno del consumo di tutte le cose, il Vangelo custodisce, a favore di ogni uomo, una
fondamentale profezia: I'altro non lo si consuma, lo si incontra!

Gesu chiama con il nome preciso di “fede” non la guarigione immediata dalla lebbra, che pure succede,
ma la liberta di chi, in quanto guarito, si mette in movimento, ritorna sui suoi passi, riflette, fa memoria
dell’accaduto, loda e ringrazia.

Cio che ci fa passare dal consumo mortificante all’'incontro umanizzante e il tempo. Consumare vuol dire
avere fretta di soddisfare un bisogno, mentre incontrare davvero significa pazientare, ripetere,
confrontarsi, costruire giorno per giorno un affetto, nella fatica della fedelta e della durata temporale.
“Dove sono gli altri nove? Anche loro sono stati guariti!”. Appunto! La questione non & la guarigione, ma
come quell’avvenimento di cui si € divenuti partecipi conduca ad un incontro reale, ad un legame
appassionato e libero che cambia concretamente la vita.

Il vangelo e serio perché impegna e Gesu non ha timore che uno solo su dieci comprenda la necessita
liberante di questo passaggio: non pud sopportare la mortificazione di essere scambiato per un
distributore di vaghi bisogni religiosi, poiché il suo cuore palpita, proprio come quello del Padre, quando
gualcuno, fosse anche uno soltanto, si apre con tutto se stesso ad una relazione profonda, umana,
riconoscente, duratura, all’altezza del buon desiderio di Dio per la sua creatura.

Il consumo non ha storia, non ha volti, non ha tempo: prende per sé, fa razzia e se ne va, producendo
deserto umano. L'incontro degno dell’'uomo, invece, passa sempre attraverso storie, tempi, ritorni,
gratitudine: riceve e ridona, costruisce legami profondi, che non durano certo il semplice istante di una
superficiale soddisfazione immediata.

E’ questa laboriosa fatica dell’incontro che ci costruisce come uomini, resistendo profeticamente al vortice
consumistico che tutti respiriamo, restituendoci da capo la responsabilita di relazioni degne della nostra
umanita.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 16 ottobre — 29° del Tempo Ordinario (anno C)

L’ESERCIZIO DELLA FEDE

(Lc 18, 1-8)

In quel tempo, Gesu diceva ai suoi discepoli una parabola sulla necessita di pregare sempre, senza
stancarsi mai:

«In una citta viveva un giudice, che non temeva Dio né aveva riguardo per alcuno. In quella citta c’era
anche una vedova, che andava da lui e gli diceva: “Fammi giustizia contro il mio avversario”.

Per un po’ di tempo egli non volle; ma poi disse tra sé: “Anche se non temo Dio e non ho riguardo per
alcuno, dato che questa vedova mi da tanto fastidio, le faro giustizia perché non venga continuamente a
importunarmi”».

E il Signore soggiunse: «Ascoltate cio che dice il giudice disonesto. E Dio non fara forse giustizia ai suoi
eletti, che gridano giorno e notte verso di lui? Li fara forse aspettare a lungo? lo vi dico che fara loro
giustizia prontamente. Ma il Figlio dell’'uomo, quando verra, trovera la fede sulla terra?».

Per troppo tempo si e ritenuto che la fede fosse un puro dono, quasi magico, che va da sé. Ma la domanda
di Gesu mette radicalmente in crisi questo modo di pensare: “Quando il Figlio dell’'uomo verra, trovera la
fede sulla terra?”.

Questo significa che la fede puo spegnersi, pud venir meno, poiché & messa alla prova dallo svolgimento
concreto della vita. E allora le parole di Gesu si potrebbero tradurre cosi: “Ogni volta che vengo nella
vostra vita, vi trovo intenti a fare che cosa? State lavorando giorno dopo giorno per custodire la fiducia
nella vita, per mantenere un legame con il vangelo che sia adulto e creativo? Oppure, anche come chiesa,
c’e sempre qualcos’altro da fare prima, ritenendo che la passione per la fede evangelica sia al sicuro,
perché semplicemente conservata in una cassaforte e assicurata una volta per sempre?”.

La vedova insistente della parabola € I'emblema di una fiducia coraggiosa che non teme l'invocazione
continua, la ricerca concreta della giustizia, la perseveranza nel saper ricercare cido che rende nuovi,
evitando la tentazione sempre ricorrente di adagiarsi e di addormentarsi.

La vita va avanti e un conto & scoprire il vangelo quando si & piccoli, un altro conto quando si € giovani, un
altro conto ancora quando si diventa padri, madri, responsabili di un lavoro, oppure si affronta la
sofferenza o ci si imbatte in scelte nelle quali & coinvolto I'intero futuro della propria vita. Ogni stagione
dell’esistenza esige un esercizio della fede alto, continuo, capace di essere realmente significativo per il
proprio vissuto.

In effetti Dio, a differenza del giudice iniquo della parabola, & disposto prontamente a fare giustizia. Il
problema siamo noi, nel momento in cui, a forza di assopirci e di fare altro, non ci accorgiamo neppure
che la fede in Gesu e rimasta ferma, spenta, tutto sommato simile ad un raccontino edificante a misura di
bambino.

Il desiderio del Signore, invece, € quello di trovarci intenti, con sudore e passione, a dare giorno per giorno
una forma adulta alla fiducia evangelica, corpo e voce alla ricerca di giustizia che ci attraversa da cima a
fondo.

Ebbene si! La fede non va da sé, non & magia, non € “una cosa che si ha o non si ha”, ma & una relazione
vivente con Gesu che da da vivere e che per questo esige il libero esercizio quotidiano della formazione e
della vigilanza, in modo nuovo e creativo. Senza stancarsi mai e senza delegare ad altri un compito che
puo passare soltanto tramite I'onesto lavoro delle proprie mani e del proprio cuore.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 23 ottobre — 30° del Tempo Ordinario (anno C)

POTENTE UMILTA’

(Lc 18, 9-14)

In quel tempo, Gesu disse ancora questa parabola per alcuni che avevano l'intima presunzione di essere
giusti e disprezzavano gli altri:

«Due uomini salirono al tempio a pregare: uno era fariseo e I'altro pubblicano.

Il fariseo, stando in piedi, pregava cosi tra sé: “O Dio, ti ringrazio perché non sono come gli altri uomini,
ladri, ingiusti, adulteri, e neppure come questo pubblicano. Digiuno due volte alla settimana e pago le
decime di tutto quello che possiedo”.

Il pubblicano invece, fermatosi a distanza, non osava nemmeno alzare gli occhi al cielo, ma si batteva il
petto dicendo: “O Dio, abbi pieta di me peccatore”.

lo vi dico: questi, a differenza dell’altro, torno a casa sua giustificato, perché chiunque si esalta sara
umiliato, chi invece si umilia sara esaltato».

Sembra contradditorio, oltre che fuori moda, definire I'umilta con I'aggettivo “potente”. In effetti, una
lunga storia che ci sta alle spalle ha insinuato I'idea che I'umilta appartiene al debole, all'ingenuo, a chi, in
maniera diversa, si lascia schiacciare e mortificare.

Se torniamo, pero, alla vita reale, ci si accorge che le cose stanno diversamente e che 'umilta ha una
corporatura consistente: & proprio I'atteggiamento umile ad essere una forma tale di fiduciosa saggezza
da rendere potentemente umana la vita di ciascuno di noi.

Essere iniziati all’'umilta, infatti, significa poco per volta fare spazio a cid che ci precede e a cio che ci sta
accanto: € come un allargamento ossigenante della memoria, che loda e ringrazia, e dei sensi, che toccano
la presenza dell’altro e si lasciano coinvolgere dal mondo e dalle cose senza pensare di esserne i padroni.
Per questo motivo la postura stessa dell’umile, a differenza di quella del superbo, & discreta e non occupa
con prepotenza tutta la scena, non certo per vilta o timidezza, ma perché sa, in modo consapevole e
preciso, che la sua vita & sempre preceduta da altro e non esiste se non in mezzo ad altri che camminano
con lui.

Se & cosi, bisogna davvero avere forza e una buona dose di coraggio per muoversi nel mondo in questo
modo, poiché attraverso il lavoro dell’'umilta non si puo piu rimanere spettatori esteriori della vita, sulla
guale si e pronti a gettare giudizi frettolosi e spietati, ma si impara ad esserne coinvolti dall’interno con
franchezza e responsabilita, a non parlare senza aver conosciuto o vissuto anche solo un minimo cio di cui
si tratta.

Per questo la parabola evangelica chiarifica che solo I'umilta € la condizione della preghiera gradita a Dio,
che non pud ma essere contro qualcuno, né ridursi ad una sorta di autocelebrazione o di distributore sacro
per i propri interessi, ma un esercizio di rallentamento, di libero ridimensionamento per imparare a stare
al mondo da uomini.

Quando avviene questo, cio che emerge € un doppio desiderio: quello di saper riconoscere con schiettezza
i propri sbagli e tentare di essere un po’ migliori e trasparenti nel rapporto con i fratelli. Dunque, altro che
debolezza! La postura dell’'umile & potenza di umanita, capacita di accoglienza, saggezza nel fare
discernimento sulla propria vita e su quella degli altri. Questa & l'unica preghiera gradita a Dio, anche
perché e I'unica davvero possibile. Diversamente non sarebbe preghiera, ma ci sarebbe solo spazio per il
protagonismo e per la supponenza di sentirsi sempre e comunque migliori di tutti gli altri.

Cammina coraggiosamente con la postura dell’'umile! Allora sarai un uomo, allora scoprirai chi sei!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 30 ottobre — 31° del Tempo Ordinario (anno C)

IL POTERE DI MUOVERSI

(Lc. 19, 1-10)

In quel tempo, Gesu entro nella citta di Gerico e la stava attraversando, quand’ecco un uomo, di nome
Zaccheéo, capo dei pubblicani e ricco, cercava di vedere chi era Gesu, ma non gli riusciva a causa della folla,
perché era piccolo di statura. Allora corse avanti e, per riuscire a vederlo, sali su un sicomoro, perché
doveva passare di la.

Quando giunse sul luogo, Gesu alzo lo sguardo e gli disse: «Zacchéo, scendi subito, perché oggi devo
fermarmi a casa tua». Scese in fretta e lo accolse pieno di gioia. Vedendo cio, tutti mormoravano: «E
entrato in casa di un peccatore!».

Ma Zacchéo, alzatosi, disse al Signore: «Ecco, Signore, io do la meta di cio che possiedo ai poveri e, se ho
rubato a qualcuno, restituisco quattro volte tanto».

Gesu gli rispose: «0ggi per questa casa é venuta la salvezza, perché anch’egli é figlio di Abramo. Il Figlio
dell’'uomo infatti é venuto a cercare e a salvare cio che era perduto».

L'incontro sorprendente tra Gesu e Zaccheo e reso possibile dal potere di muoversi. Da un lato, la corsa
del pubblicano e la sua agile salita sull’albero rivelano il movimento come luogo del desiderio, di un’attesa
che spinge in avanti, che fa uscire, che rende coraggiosi. Dall’altro, ¢ il Figlio stesso di Dio a manifestarsi
come verita proprio in quanto cammina e sa camminare bene. Attraversa la citta, sa come muoversi tra
le strade e le piazze, conosce I'ambiguita delle folle ed e abituato ad avere occhi che scrutano un unico
volto in mezzo a tanti altri, intuendone le domande e le fatiche nascosta.

Non solo, ma il movimento di Gesu si fa veloce, deciso, urgente, man mano che la porta della casa di
Zaccheo si avvicina: “oggi devo camminare verso casa tua”.

E’ il caso di dire che Gesu ci sa fare, si muove in modo disinvolto dentro il ritmo quotidiano di una citta, di
una strada e di una casa.

L'incontro che cambia una vita, in effetti, € sempre I'esperienza di corpi e di sguardi che si muovono, che
non si bloccano sulla paura e sul sospetto, fino ad avere il coraggio di condividere la tavola e di attivare
un altro movimento, quello della giustizia, che & il segno reale della presenza di Dio propriamente biblica:
“Se ho rubato, restituisco!”.

E’ la folla mormorante che crea posti di blocco, muri inaccessibili, barricate disumane. GesU, con potente
scioltezza, si smarca da tutto questo, attraversa a schiena diritta e con lo sguardo in avanti la nullita di
quel vuoto gruppo di gente: c’é una persona da incontrare, da riabilitare alla sua capacita di muoversi e
di ritrovare la dignita perduta. In questa forte postura di Gesu si raccoglie tutta la promessa di Dio, che si
riconosce la dove qualcuno e rimesso nelle condizioni di riprendersi in mano la vita e dirisollevare la testa.
La chiesa esiste per questo: non certo per essere un insieme di gente che mormora, capace soltanto di
bloccare ogni cosa pur di non camminare, ma per diventare luogo ospitale, di casa, in cui possa risuonare,
come per Zaccheo, il lieto annuncio della camminata sciolta, decisa, aggraziata di Gesu, in grado di
riconsegnare a ciascuno il proprio potere di muoversi. A dispetto di ogni maligna mormorazione.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 6 novembre —32° del Tempo Ordinario (anno C)

OLTRE IL CINISMO

(Lc 20, 27-38)

In quel tempo, si avvicinarono a Gesu alcuni sadduceéi — i quali dicono che non c’é risurrezione — e gli posero
questa domanda: «Maestro, Moseé ci ha prescritto: “Se muore il fratello di qualcuno che ha moglie, ma é
senza figli, suo fratello prenda la moglie e dia una discendenza al proprio fratello”. C’erano dunque sette
fratelli: il primo, dopo aver preso moglie, mori senza figli. Allora la prese il secondo e poi il terzo e cosi tutti
e sette morirono senza lasciare figli. Da ultimo mori anche la donna. La donna dunque, alla risurrezione,
di chi sara moglie? Poiché tutti e sette ’hanno avuta in moglie».

Gesu rispose loro: «| figli di questo mondo prendono moglie e prendono marito; ma quelli che sono
giudicati degni della vita futura e della risurrezione dai morti, non prendono né moglie né marito: infatti
non possono piti morire, perché sono uguali agli angeli e, poiché sono figli della risurrezione, sono figli di
Dio. Che poi i morti risorgano, lo ha indicato anche Mosé a proposito del roveto, quando dice: “Il Signore
e il Dio di Abramo, Dio di Isacco e Dio di Giacobbe”. Dio non é dei morti, ma dei viventi; perché tutti vivono
per lui».

Quante volte puo essere capitato di aver sperimentato su di noi la freddezza di una persona cinica! E non
e stata di sicuro una bella esperienza. Il cinismo, infatti, &€ quell’atteggiamento subdolo che, con ironia
sprezzante, tende a gettare discredito su qualcosa di prezioso, squalificandolo con una presa in giro o con
una battuta mortificante.

La “barzelletta” dei sette fratelli che i sadducei pronunciano di fronte a Gesu & molto vicina a questo modo
di fare: “chi sei tu per annunciare una speranza come la risurrezione? Non vedi che questa cosa non si
spiega, non e chiara, € contraddittoria? Dunque, non farci perdere tempo con argomenti inutili e banali!”

GesU non risponde al cinismo. Semplicemente si smarca, riportando i suoi interlocutori alla vita reale: “Se
vi ostinate a leggere tutta la realta a partire da un fatto che non esiste, ci saranno sempre validi motivi
per essere cinici. Vi ricordate, pero, di Mose e del roveto ardente? Vi ricordate del viaggio di Abramo, del
coraggio di Isacco, delle peripezie di Giacobbe, tra sogno, affetti e lavoro? Vi ricordate, insieme con loro,
di tutte quelle vite reali, faticose, concrete, che hanno imparato a intravedere un motivo di speranza non
retorica attraversando davvero il realismo della storia, senza rifugiarsi in storielle astratte o simili difese?
Dio non & dei morti, ma dei viventi, perché solo chi vive realmente, accettando nella fiducia il limite e la
fatica stessa della vita quotidiana, potra coglierne la presenza umanizzante”.

E’ proprio vero! Abbiamo sempre troppi motivi per continuare a rigirarci con insistenza nel cinismo. La
Scrittura, pero, non ci consegna speranze a buon mercato, ma ci riporta al tenue calore di un roveto che
arde senza consumarsi, al lavoro di chi, stando dentro la vita reale, riesce ad intuire, come un piccolo
fuoco che si accende, quei segni di risurrezione che, pur nella loro apparente insignificanza, diventano
cosi potenti da vincere ogni forma di atteggiamento cinico.

Lasciamo dunque che i sadducei di turno si dilettino con raccontini da quattro soldi e, alla luce del vangelo,
affrontiamo la vita reale, rimboccandoci le maniche. E’ in questo lavoro che ci troveremo addirittura Dio,
il quale si fa strada tra noi non come una luce abbagliante, ma ogni volta che anche solo un gesto di fiducia
ci permette di compiere un passo in avanti, facendoci rimanere uomini.

Certo, questo € uno sguardo che non siimprovvisa, che ha bisogno di un lungo esercizio. Chivuole “vincere
facile” basta che si rifugi nel cinismo superficiale. Molto piu difficile & mettersi all’opera, attraversare la
vita insieme agli altri e riconoscere proprio li i piccoli roveti che ardono e che ci tengono in piedi.

Il vangelo preferisce senza mezzi termini questa seconda strada.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 13 novembre — Solennita della Chiesa Locale

UN LEGAME D’AMORE CHE FA ESISTERE LA CHIESA

(Gv. 15,1-17)

In quel tempo, mentre alcuni parlavano del tempio, che era ornato di belle pietre e di doni votivi, Gest disse:
«Verranno giorni nei quali, di quello che vedete, non sara lasciata pietra su pietra che non sara distrutta».

Gli domandarono: «Maestro, quando dunque accadranno queste cose e quale sara il segno, quando esse
staranno per accadere?». Rispose: «Badate di non lasciarvi ingannare. Molti infatti verranno nel mio nome
dicendo: “Sono io”, e: “ll tempo é vicino”. Non andate dietro a loro! Quando sentirete di guerre e di rivoluzioni,
non vi terrorizzate, perché prima devono avvenire queste cose, ma non é subito la fine».

Poi diceva loro: «Si sollevera nazione contro nazione e regno contro regno, e vi saranno in diversi luoghi
terremoti, carestie e pestilenze; vi saranno anche fatti terrificanti e segni grandiosi dal cielo.

Ma prima di tutto questo metteranno le mani su di voi e vi perseguiteranno, consegnandovi alle sinagoghe e
alle prigioni, trascinandovi davanti a re e governatori, a causa del mio nome. Avrete allora occasione di dare
testimonianza. Mettetevi dunque in mente di non preparare prima la vostra difesa; io vi daro parola e sapienza,
cosicché tutti i vostri avversari non potranno resistere né controbattere.

Sarete traditi perfino dai genitori, dai fratelli, dai parenti e dagli amici, e uccideranno alcuni di voi; sarete odiati
da tutti a causa del mio nome. Ma nemmeno un capello del vostro capo andra perduto.

Con la vostra perseveranza salverete la vostra vita»

E’ molto facile parlare a sproposito e in modo superficiale della chiesa, del suo operato, della sua esistenza nel
mondo. Che la comunita cristiana sia limitata e abbia dei difetti, tanto che sempre deve avere il coraggio della
riforma e del perdono, non € una novita. Sara sempre cosi, perché i cristiani camminano nella storia come
tutti, sono fallibili come tutti, appartengono al limite umano che é di tutti. Forse, in occasione della solennita
della Chiesa Locale, giorno in cui riscopriamo che la prima forma di Chiesa non e quella troppo lontana da noi,
in genere dipinta dai giornali e dalle televisioni, ma e quella che vive nella nostra realta locale, tra le nostre
case e nei nostri quartieri, & utile lasciarsi istruire dalla suggestiva pagina del vangelo di Giovanni che ne dipinge
i tratti piu veri, a cui sempre dobbiamo convertirci, preti e laici.

| discepoli che formano la chiesa di Gesu sono condotti dal loro Maestro a vivere un legame cosi intenso con
Lui da non spezzarsi, neanche con la morte. E’ un legame simile alla linfa che passa dalla vite nel tralcio e senza
il quale quest’ultimo non avrebbe vita.

Primo: solo rimanendo in Gesu la sua chiesa ha ragion d’essere. Nasce dalla fede in Lui, non dal potere
mondano, né da manie di protagonismo, ma da una forza, quella dello Spirito, che la rende libera e profetica.
Secondo: e I'amore il primo e unico comandamento che viene consegnato alla comunita cristiana. La chiesa
parla all’'umanita quando scrive il vangelo nel quotidiano non con ritualismi vuoti e staccati dalla vita, ma
attraverso la costruzione faticosa di relazioni e di affetti nuovi, che hanno il sapore coraggioso dell’ospitalita,
in tutte le sue dimensioni. Terzo: Gesu stringe a sé i suoi discepoli perché portino frutto, perché non rimangano
chiusi su di sé, ma vadano e si aprano al mondo. La chiesa non esiste per raccogliersi a riccio, nei suoi privilegi,
trasformandosi in una setta o in un gruppuscolo fine a se stesso, ma per condividere quella riserva di speranza
e di vita che il Signore Risorto, vera vite e linfa vitale, vuole essere per tutti e per ciascuno.

Insomma, la dove qualcuno si stringe a Gesu come il tralcio alla vite, imparando a vivere da Lui, la dove
qualcuno costruisce legami d’amore, pur nelle difficolta delle incomprensioni e delle estraneita, la dove
gualcuno non tiene i propri frutti e i propri talenti per sé ma li impiega perché altri possano aprirsi alla fede, li
c’e la chiesa, quella vera, quella di cui non si pud parlare a sproposito o in modo superficiale. E’ li, infatti, che
senti il tocco inestimabile di un Dio vicino, il cui nome é quello di un legame, di un affetto che nulla potra
cancellare.

La chiesa che vive qui, che é fatta dei tanti tralci viventi che siamo noi, con tutti i nostri limiti da perfezionare
ogni giorno, esiste per questo, solo per questo, solo per tracciare la presenza del Padre di Gesu dentro le trame
quotidiane del vivere umano. Se da quella vite si slegasse, non sarebbe piu nulla e non servirebbe piu a
nessuno.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 20 novembre — Solennita di Cristo Re dell’universo (anno C)

EVANGELIZZARE IL POTERE

(Lc 23, 35-43)

In quel tempo, [dopo che ebbero crocifisso Gesu,] il popolo stava a vedere; i capi invece deridevano Gesu
dicendo: «Ha salvato altri! Salvi se stesso, se e lui il Cristo di Dio, I'eletto».

Anche i soldati lo deridevano, gli si accostavano per porgergli dell’aceto e dicevano: «Se tu sei il re dei
Giudei, salva te stesso». Sopra di lui c’era anche una scritta: «Costui é il re dei Giudei».

Uno dei malfattori appesi alla croce lo insultava: «Non sei tu il Cristo? Salva te stesso e noi!». L’altro invece
lo rimproverava dicendo: «Non hai alcun timore di Dio, tu che sei condannato alla stessa pena? Noi,
giustamente, perché riceviamo quello che abbiamo meritato per le nostre azioni; egli invece non ha fatto
nulla di male».

E disse: «Gesu, ricordati di me quando entrerai nel tuo regno». Gli rispose: «In verita io ti dico: oggi con
me sarai nel paradiso».

Come ogni realta umana, anche il potere € ambivalente. Non & immediatamente o buono o cattivo, ma &
necessario che sia faticosamente assunto e vissuto con responsabilita, all’altezza dell’'umano e della sua
giustizia. Non per nulla il magistero ecclesiale, nonostante tutto e andando controcorrente rispetto al
sentire piu comune, continua a definire I'esercizio della politica come una tra le forme piu alte di carita.
Il Crocifisso, infatti, non cancella il potere, ma fa molto di piu: lo umanizza “evangelizzandolo”, rivelandone
cioe il suo senso originario. La narrazione del racconto & intrigante. Da un lato ci sono i capi, rappresentanti
del potere politico e religioso del tempo, che ridono in modo sarcastico di fronte ai fatti del Calvario,
proprio perché la pretesa di Gesu € quella di essere re, di assumere una precisa autorita, ma secondo uno
stile diametralmente opposto. Se il Figlio di Dio si fosse semplicemente smarcato dall’esperienza del
potere senza attraversarla, avrebbe certamente dato meno fastidio.

Dall’altra c’é appunto Gesu, in croce, al termine di una vita spesa per I'altro, che continua ad agire, a
prendere autorevolmente l'iniziativa, nonostante la drammatica fissita dei chiodi e del legno. Il suo potere
si manifesta in tre mosse. E’ riconosciuto come un dono del Padre a cui tutto ritorna, non un possesso
egoistico e autoreferenziale (“Padre, nelle tue mani mi consegno”); & esercitato a favore della vita
dell’altro e del suo possibile riscatto (“Oggi sarai con me in paradiso”); non cede al facile populismo (“ll
popolo stava a vedere”), ma porta fino in fondo cio che ritiene degno dell’'uomo, anche se cio significa la

perdita di un consenso immediato.

Questo ¢ il potere propriamente umano, rivelato nella sua originaria saggezza nel gesto potente del
Crocifisso. Vuoi saperti muovere bene nella vita? Desideri assumere una responsabilita per altri? Impara
a riconoscere l'autorevolezza come un compito, non come un privilegio; metti al centro del tuo
discernimento il bene effettivo dell’altro, non il puro e immediato interesse privato; abituati a saper
perdere, a non avere facili consensi, ad essere pronto anche a pagare di persona nel perseguire fino in
fondo uno stile giusto e dialogico, come tesoro di umanita troppo prezioso per essere svenduto con facilita
di fronte alla prospettiva di qualche applauso in piu.

Solo imparando questa saggezza evangelica del potere € possibile celebrare oggi, senza falsita e indebite
storpiature mondane, il Signore Gesu come “Re dell’universo”.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 27 novembre — Prima di Avvento (anno A)

L’ARTE DI VEGLIARE

(Mt 24, 37-44)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli:

«Come furono i giorni di Noé, cosi sara la venuta del Figlio dell’'uomo. Infatti, come nei giorni che
precedettero il diluvio mangiavano e bevevano, prendevano moglie e prendevano marito, fino al giorno in
cui Noé entro nell’arca, e non si accorsero di nulla finché venne il diluvio e travolse tutti: cosi sara anche la
venuta del Figlio dell’'uomo. Allora due uomini saranno nel campo: uno verra portato via e I’altro lasciato.
Due donne macineranno alla mola: una verra portata via e I'altra lasciata.

Vegliate dunque, perché non sapete in quale giorno il Signore vostro verra. Cercate di capire questo: se il
padrone di casa sapesse a quale ora della notte viene il ladro, veglierebbe e non si lascerebbe scassinare
la casa. Percio anche voi tenetevi pronti perché, nell’ora che non immaginate, viene il Figlio dell’'uomo»

In un mondo pieno di luce abbagliante, in cui non & mai veramente notte e non si va mai davvero a
dormire, & ancora possibile imparare a vegliare? Ha ancora senso questa esperienza umana? La veglia &
I’attesa fiduciosa verso cido che non puo essere in alcun modo tenuto sotto controllo, o saputo prima che
avvenga. Significa stare svegli, certo, ma non nel senso di essere insonni, nel tentativo di avere tutto tra
le maniin modo chiaro e distinto, luminoso e senza ombre. Forse il vegliare & piu vicino al sonno tranquillo,
tipico di chi rinuncia al controllo spasmodico di tutte le cose e, imparando a fidarsi, riesce ad allenarsi
all’arte della veglia laboriosa.

“Uno verra preso e I'altro lasciato”, dice il vangelo. E’ sempre cosi! Nell’'unico campo della vita, |'esistenza
umana va sempre avanti attraverso I'inedito, affrontando con sorpresa cid che puo solo essere lasciato
venire nella sua novita.

Vegliare, allora, come ricorda il tempo di Avvento, e rinunciare a voler partire soltanto da se stessi,
pensando illusoriamente di potersi trovare sempre in una situazione di luce abbagliante e controllabile,
per affidarsi invece all’annuncio di un chiarore che brillera in ogni caso nell’oscurita, o al massimo nella
penombra.

E’ vegliando cosi che non si & bloccati, ma ci si mette in cammino, lasciandoci sorprendere dal bene
possibile, piuttosto che insistere ansiosamente nel difendere se stessi e nel leggere ogni piccolo
imprevedibile avvenimento come una pura minaccia alla propria autonomia.

Il cristiano dovrebbe lavorare la propria umanita non scambiando la veglia con I'agitazione insonne per
un pericolo sentito di continuo come imminente, ma leggendo la storia con gli occhi fiduciosi di chi e
autorizzato, dalla promessa evangelica, a cogliere quei piccoli quotidiani bagliori che non solo non
spengono la speranza, ma la sostengono, come forza di discernimento nelle cose di ogni giorno.

George De La Tour, nel suo quadro intitolato “Giuseppe il falegname”, dipinge in modo suggestivo I'arte
della veglia degna dell’'uomo: & Gesu adolescente che, con una piccola
candela protetta dalle mani, fa luce a Giuseppe mentre lavora,
rassicurando un uomo preoccupato per il futuro non certo facendo
miracoli, ma condividendo con lui, nella notte, un momento di fatica,
affinché la robusta corporatura del carpentiere non si pieghi, ma possa
guardare davanti a sé e incrociare da capo il volto sorprendente di quel
Figlio che con discrezione illumina il buio, riabilitandoci di continuo alla
difficile arte del saper vegliare.

Buon Avvento!




LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 4 dicembre — 2° di Avvento (anno A)

METTIAMOCI LA FACCIA

(Mt 3, 1-12)

In quei giorni, venne Giovanni il Battista e predicava nel deserto della Giudea dicendo: «Convertitevi,
perché il regno dei cieli é vicino!». Egli infatti e colui del quale aveva parlato il profeta Isaia quando disse:
«Voce di uno che grida nel deserto: Preparate la via del Signore, raddrizzate i suoi sentieril».

E lui, Giovanni, portava un vestito di peli di cammello e una cintura di pelle attorno ai fianchi; il suo cibo
erano cavallette e miele selvatico. Allora Gerusalemme, tutta la Giudea e tutta la zona lungo il Giordano
accorrevano a lui e si facevano battezzare da lui nel fiume Giordano, confessando i loro peccati.

Vedendo molti farisei e sadducei venire al suo battesimo, disse loro: «Razza di vipere! Chi vi ha fatto
credere di poter sfuggire all’ira imminente? Fate dunque un frutto degno della conversione, e non crediate
di poter dire dentro di voi: “Abbiamo Abramo per padre!”. Perché io vi dico che da queste pietre Dio puo
suscitare figli ad Abramo. Gia la scure é posta alla radice degli alberi; percio ogni albero che non da buon
frutto viene tagliato e gettato nel fuoco. lo vi battezzo nell’acqua per la conversione; ma colui che viene
dopo di me é piu forte di me e io non sono degno di portargli i sandali; egli vi battezzera in Spirito Santo e
fuoco. Tiene in mano la pala e pulira la sua aia e raccogliera il suo frumento nel granaio, ma brucera la
paglia con un fuoco inestinguibile».

Un antico proverbio cinese dice cosi: “Quando la luna brilla, il piu disgraziato non ¢ il cieco, ma il muto”.
In effetti, quando nella vita siamo sorpresi dal bene, il vero problema non & immediatamente la cecita,
che puo esserci, ma quando, per paura di comprometterci, non lo facciamo diventare occasione di
condivisione con altri. D’altronde, anche chi & cieco puo “vedere” qualcosa di bello se qualcuno a lui vicino
non sta zitto, ma glielo descrive con passione e profondita.

Ora, non si puo certo dire che Giovanni Battista fosse muto. Come ogni vero profeta, anche lui fa risuonare
un annuncio di liberazione, di una novita che impegna, che chiede il lavoro quotidiano della conversione.
Certo, metterci la faccia, dire le cose come stanno, significa spesso pagare di persona, essere scomodi,
non aver paura di generare piccoli o grandi processi di cambiamento che spesso superano le nostre stesse
aspettative, mettendosi dentro con tutta la propria vita. E' necessario prepararsi al giudizio facile, agli
inevitabili sbagli che saranno subito attentamente registrati e rinfacciati, alla solitudine e
all'incomprensione. Tutta questa esperienza & ben incarnata da Giovanni Battista, che non attira a sé, ma
conduce i cuori ad un altro, senza aver timore di trasformare I'annuncio di liberazione in un giudizio
altrettanto salvifico verso chi si ostina a non camminare, o verso chi ritiene “di avere Abramo per padre”
come espediente per non maturare mai.

Abbiamo bisogno di testimoni come Giovanni, di gente che esce allo scoperto, che prende le distanze
dall’'opportunismo, dalla vaghezza, dall'ambiguita che rende muti, per provare a metterci la faccia, a
legare la propria vita — e nulla di meno — a cid che si ritiene giusto e degno dell’'uomo.

La vera colpa di noi adulti non é tanto la cecita, ma la paura di parlare liberamente, con rispettosa
franchezza, il tentennamento nel portare fino in fondo un impegno a cui crediamo, il timore di affrontare
cio che ancora non si conosce per rimanere fedeli ad una storia che cambia, che ci fa allargare gli orizzonti,
che ci chiede, soprattutto in questa epoca, piu condivisione e pil intreccio di racconti buoni, senza
nascondersi.

La “cura Giovanni Battista” fa bene a tutti. Dunque, non rimaniamo muti di fronte al bene, ma
raccontiamolo e rimbocchiamoci le maniche mettendoci la nostra faccia, sapendo che i frutti ci saranno,
non ora, ma in futuro. Anche e soprattutto per chi verra dopo di noi!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 11 dicembre — 3° di Avvento (anno A)

LIBERI E SCIOLTI

(Mt 11, 2-11)

In quel tempo, Giovanni, che era in carcere, avendo sentito parlare delle opere del Cristo, per mezzo dej
suoi discepoli mando a dirgli: «Sei tu colui che deve venire o dobbiamo aspettare un altro?». Gesu rispose
loro: «Andate e riferite a Giovanni cio che udite e vedete: | ciechi riacquistano la vista, gli zoppi camminano,
i lebbrosi sono purificati, i sordi odono, i morti risuscitano, ai poveri & annunciato il Vangelo. E beato é colui
che non trova in me motivo di scandalo!».

Mentre quelli se ne andavano, Gesu si mise a parlare di Giovanni alle folle: «Che cosa siete andati a vedere
nel deserto? Una canna sbattuta dal vento? Allora, che cosa siete andati a vedere? Un uomo vestito con
abiti di lusso? Ecco, quelli che vestono abiti di lusso stanno nei palazzi dei re! Ebbene, che cosa siete andati
a vedere? Un profeta? Si, io vi dico, anzi, piti che un profeta. Egli é colui del quale sta scritto: “Ecco, dinanzi
a te io mando il mio messaggero, davanti a te egli preparera la tua via”.

In verita io vi dico: fra i nati da donna non é sorto alcuno pit grande di Giovanni il Battista; ma il pit piccolo
nel regno dei cieli é piu grande di lui».

Spesso non ci sentiamo liberi perché abbiamo paura di rimanere senza difese. O forse, piu in profondita,
riteniamo di non essere all’altezza della nostra liberta. E allora alziamo barriere, diventiamo rigidi,
aggrappandoci a cid che solo in apparenza ci da certezze. Cosi facendo, perd, perdiamo in scioltezza, ci
mortifichiamo da soli e, soprattutto ci perdiamo quanto a serenita.

Da questa tentazione non & esente nessuno, neanche un grande profeta come Giovanni Battista, che
vedendo nell’agire di Gesu soltanto gesti di liberazione dal male e non I'avverarsi dell’annuncio di
vendetta, va in crisi, fino a dubitare che il Maestro di Nazaret sia davvero il Messia atteso.

Per trovare liberta e scioltezza & necessario lasciarsi cambiare nella testa e nel cuore, proprio a proposito
di schemi religiosi discutibili, dalla novita di Gesu, che non chiude i discorsi in una serie di dogmi o di
concetti freddi e precisi, ma apre storie, genera processi di speranza, rimette in movimento cido che
sembrava destinato a fermarsi, ridona tempo e gambe affinché ciascuno possa essere riabilitato a
guardare davanti a sé con fiducia.

Pensiamoci bene! La vera gioia non sta nell’avere tutto sotto controllo, non coincide con un paradiso
ideale, ma sta nella fiducia certa che e possibile affrontare la vita reale, spesso complicata, nella sua
insuperabile imprevedibilita.

Come ci ricorda papa Francesco, il vangelo non chiede di occupare spazi per rimanere fermi e immobili,
non permette di scambiare la salvezza con idoli rassicuranti e statici, ma ci mette nelle condizioni di
generare processi nuovi, pieni di scioltezza perché liberati dalla paura per I'imprevisto e per cid che non
potra mai essere incasellato in uno schema fisso una volta per sempre.

La grandezza di Giovanni Battista sta esattamente nell’aver provato la tentazione di chiudere Gesu in
un’idea preconcetta, ma di non esservi caduto, lasciandosi mettere in discussione da un agire del Figlio di
Dio assai meno rassicurante, ma proprio per questo capace di donare serenita e risorse interiori per saper
vivere.

A tale proposito le parole di Gesu sono molto forti: nessun profeta e piu grande di Giovanni Battista,
eppure chiunque si apra, oggi come allora, alla scioltezza e alla liberta del vangelo, & piu grande di lui.
Altro che giocare in difesa pensando di non essere all’altezza! Si pud imparare a non cedere alla paura per
lasciarsi “sciogliere” dalla liberta evangelica e anche cio che riteniamo impensabile inizia a farsi strada tra
noi. Adesso!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 18 dicembre —4° di Avvento (anno A)

LA SAGGEZZA DEI SOGNI

(Mt 1, 18-24)

Cosi fu generato Gesu Cristo: sua madre Maria, essendo promessa sposa di Giuseppe, prima che andassero
a vivere insieme si trovo incinta per opera dello Spirito Santo. Giuseppe suo sposo, poiché era uomo giusto
e non voleva accusarla pubblicamente, penso di ripudiarla in segreto.

Pero, mentre stava considerando queste cose, ecco, gli apparve in sogno un angelo del Signore e gli disse:
«Giuseppe, figlio di Davide, non temere di prendere con te Maria, tua sposa. Infatti il bambino che é
generato in lei viene dallo Spirito Santo; ella dara alla luce un figlio e tu lo chiamerai Gesu: egli infatti
salvera il suo popolo dai suoi peccati».

Tutto questo e avvenuto perché si compisse cio che era stato detto dal Signore per mezzo del profeta:
«Ecco, la vergine concepira e dara alla luce un figlio: a lui sara dato il nome di Emmanuele», che significa
“Dio con noi”.

Quando si desto dal sonno, Giuseppe fece come gli aveva ordinato I'angelo del Signore e prese con sé la
sua sposa.

L’esperienza del sogno attraversa la vita di Giuseppe. E anche la nostra. Che cosa succede nel sogno?
Accade che viene ripreso cio che concretamente viviamo, ma quasi come trasfigurato in modo nuovo,
inedito. E' come se avessimo bisogno di non avere noi il pieno controllo della situazione per poter
comprendere davvero il senso di cid che stiamo vivendo.

Il sogno, dunque, non inventa nulla, ma & un misto di memoria e di novita, di tradizione e di creativita;
rivela una profondita delle cose che diversamente sarebbe impossibile da vedere. Senza sogni saremmo
come schiacciati su un’esistenza dal ritmo blando, affaticato; senza sogni ci volteremmo soltanto indietro,
schiavi di abitudini magari buone, ma divenute idoli, generiche certezze a cui aggrapparsi senza alcuna
traccia di vitalita; rimanere senza sogni vuol dire fare del male, molto male, perché si mortificano le
generazioni che verranno, tenendole chiuse in un passato che non genera nulla, ma solo risentimenti e
pesantezze; senza sogni, in poche parole, non si vive all’altezza della nostra umanita, ma sempre troppo
al di sotto di essa e delle sue reali possibilita.

Giuseppe, uomo giusto, credeva di aver gia fatto tutto il possibile per prendersi cura di Maria, evitando
una sua possibile condanna, anche violenta, ripudiandola in segreto. Ma & proprio il sogno a intervenire,
a fare la differenza inattesa, risvegliando il suo desiderio piu originario, che nessuna legge o tradizione
presunta avrebbe potuto spegnere: prendere con sé la sua futura sposa, volerle bene come ci si attacca
al tesoro piu prezioso e gioire con lei per la nascita di un bambino.

Anche per lui il sogno non inventa nulla di strano, non e una sorta di magia, ma gettando una luce nuova
su cid che sta accadendo, accende in Giuseppe il coraggio necessario per non tornare indietro, per
realizzare con coraggio, fino in fondo, cio che piu di ogni altra cosa stava desiderando in quel momento.
Il Dio biblico, amante dell’'umanita, ha sempre a che fare con il sogno, voce che si fa strada nel dormiveglia,
nella faticosa memoria di cio che si vive, come appello di fiducia per una vita che non rinunci mai, per
nessun motivo al mondo, ad essere pienamente umana.

Non c’e legge, non c’e tradizione, non c’e chiusura del cuore che possa permettersi di mortificare il nostro
sogno, di appesantire la nostra creativita, di tenerci con ostinazione sempre un po’ piu in basso rispetto
all’altezza dei nostri desideri. Dio si fa strada nel sogno per questo motivo, prendendo le distanze da tutto
cid che schiaccia e plagia la liberta, fosse anche per scopi vagamente religiosi.

Cosi € avvenuto per Giuseppe. Cosi avvenga, tramite la saggezza umana dei sogni, per ciascuno di noi!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 25 dicembre — Natale del Signore

POTENTE FRAGILITA’

(Lc. 2, 1-20)

In quei giorni un decreto di Cesare Augusto ordino che si facesse il censimento di tutta la terra. Questo
primo censimento fu fatto quando Quirinio era governatore della Siria. Tutti andavano a farsi censire,
ciascuno nella propria citta.

Anche Giuseppe, dalla Galilea, dalla citta di Nazaret, sali in Giudea alla citta di Davide chiamata Betlemme:
egliapparteneva infatti alla casa e alla famiglia di Davide. Doveva farsi censire insieme a Maria, sua sposa,
che era incinta.

Mentre si trovavano in quel luogo, si compirono per lei i giorni del parto. Diede alla luce il suo figlio
primogenito, lo avvolse in fasce e lo pose in una mangiatoia, perché per loro non c’era posto nell’alloggio.
C’erano in quella regione alcuni pastori che, pernottando all’aperto, vegliavano tutta la notte facendo la
guardia al loro gregge. Un angelo del Signore si presento a loro e la gloria del Signore li avvolse di luce.
Essi furono presi da grande timore, ma I’angelo disse loro: «Non temete: ecco, vi annuncio una grande
gioia, che sara di tutto il popolo: oggi, nella citta di Davide, é nato per voi un Salvatore, che é Cristo Signore.
Questo per voi il segno: troverete un bambino avvolto in fasce, adagiato in una mangiatoia».

E subito apparve con I'angelo una moltitudine dell’esercito celeste, che lodava Dio e diceva:

«Gloria a Dio nel piu alto dei cieli

e sulla terra pace agli uomini, che egli ama».

Il racconto evangelico della nascita di Gesu opera un continuo capovolgimento di sguardo: non la storia
ufficiale dei potenti, ma quella di umili personaggi; non la sacralita del tempio, ma una dimora povera e
semplice; non la gloria mondana, ma una luce flebile, per la quale € necessario il coraggio di una ricerca
costante; non un trono, ma una mangiatoia; non la pubblicita assordante, ma un passaparola discreto,
sussurrato, che si fa strada tramite la voce grezza dei pastori.

Eppure si tratta di “potente fragilita”! Chi porta con sé una vita consistente, un annuncio profondo, una
interiorita forte e matura, non ha nulla da difendere, ma tutto da testimoniare e da raccontare, senza
nascondere la propria inevitabile fragilita. Anzi, la rivela come potenza di umanita, come segreto di una
vita piena.

Nella nascita di GesU, Dio stesso inizia una storia con noi partendo proprio da qui: impara a riconoscere la
fragilita non come una minaccia, ma come sovrabbondanza di umanita, come benedizione che apre
all'invocazione, al riconoscimento dell’altro, alla cura per il prossimo.

Quasi come un continuo ritornello, il testo di Luca afferma cosi: “Questo per voi il segno: un bambino,
avvolto in fasce, che giace in una mangiatoia”. Sono tre imperdibili esercizi di potente fragilita.

Un bambino: la vita ti precede, ti € data, € un continuo gioco di affidamento reciproco, di apertura a cid
che non & mai del tutto dominabile.

Avvolto in fasce: tu sei qui perché qualcuno ti ha fasciato, si & preso cura di te e dei tuoi limiti, non ha
usato parole distruttive verso di te, ma bende per custodirti e vestiti per riscaldarti.

Che giace in una mangiatoia: puoi moltiplicare la vita facendoti cibo gustoso per altri, esattamente come
il Figlio di Dio, adagiato in una mangiatoia, divenuto pane sostanzioso perché dato e condiviso.

Essere fragili vuol dire essere potenti in umanita, perché si & vulnerabili, perché si fa spazio all’altro, perché
lasciandosi ferire si diventa piu sensibili, si impara I’arte straordinaria della cura e della generazione di
vita.

Senza queste esperienze non si nasce, né si rinasce, né si rimane uomini. Per questo 'incarnazione di Dio,
nella sua potente fragilita, ce le restituisce tutte, facendo del presepe non un freddo pezzo da museo, ma
un segno vivo, reale, che rimanda al compito attuale e sempre nuovo di saper custodire la propria umanita
e quella degli altri. A favore di tutti. Buon Natale!



