LA TRACCIA - Un pensiero per la domenica
Domenica 19 Luglio

VERI PASTORI

(Mc. 6, 30-34)

In quel tempo, gli apostoli si riunirono attorno a Gesu e gli riferirono tutto quello che avevano fatto e quello che
avevano insegnato. Ed egli disse loro: «Venite in disparte, voi soli, in un luogo deserto, e riposatevi un po’». Erano
infatti molti quelli che andavano e venivano e non avevano neanche il tempo di mangiare.

Allora andarono con la barca verso un luogo deserto, in disparte. Molti pero li videro partire e capirono, e da
tutte le citta accorsero la a piedi e li precedettero.

Sceso dalla barca, egli vide una grande folla, ebbe compassione di loro, perché erano come pecore che non hanno
pastore, e si mise a insegnare loro molte cose.

Educare € un compito irrinunciabile, ma & possibile? In che modo? A quali condizioni? E’ una
domanda che oggi si fa pressante: si pud ancora diventare guide per altri, senza per questo cadere
nell’autoritarismo di un tempo o, viceversa, nella generale tendenza odierna a rinunciare ad ogni
tipo di impegno educativo?

| vangeli registrano I'ampia e profonda attenzione di Gesu nell’istruire i suoi discepoli e proprio
qguesta narrazione ci offre almeno un paio di indicazioni preziose per diventare buoni pastori, per
non rinunciare, nonostante tutto, ad essere saggi educatori.

La prima direzione & questa: educare non significa soddisfare ogni richiesta, ma avere il coraggio di
indicare una meta dandone ragione, anche qualora fosse spiazzante, o non immediatamente facile
da raggiungere. In effetti, seguendo le pagine evangeliche, ci si accorge che quando i discepoli si
attendono riposo, Gesu li spinge a rimettersi in cammino; e viceversa, quando sono presi dalle
molte incombenze, € lui che in modo diretto li obbliga a fermarsi, a riposare.

Il vero pastore intuisce cio che € bene per te prima ancora che tu te ne sia accorto.

Una seconda direzione e questa: educare ed educarsi al servizio non significa fare troppe cose fino
allo sfinimento, ma vuol dire aiutare a fare discernimento su cio che si compie, a mettere ordine
nelle motivazioni, per non perdersi, o per evitare che il lavoro stesso diventi sterile e senza meta.
E’ pilt comodo, infatti, affannarsi per tanti impegni piuttosto che fermarsi per fare la verita sulla
propria vita. |l pastore saggio € come GesuU: rinuncia ad avere tanti piccoli servi sfiancati che vanno
avanti e indietro senza neppure il tempo di mangiare e li trae in disparte, perché riflettano sul loro
operato, perché possano custodire la bonta e la verita del loro servizio.

Il vero pastore non ti chiede troppe cose, ma ti insegna prima di tutto a vivere al meglio cid che e
adatto a te.

Educare, dunque, si deve. Ma ¢ possibile? Certamente si, a patto che ci sia ancora qualcuno che
rinunci al facile populismo, o a guadagni e a fama personali, per indicare una meta verso cui
camminare insieme e si dedichi davvero al cuore delle persone e non alle loro mille prestazioni,
magari utili e urgenti, ma senza profondita.

Il riposo che Gesu chiede ai suoi discepoli, e di cui lui stesso fu capace, rivela questa preziosa
saggezza, che fa di un pastore una vera guida. Anche e soprattutto oggi!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica.
Domenica 2 agosto — 18° del Tempo Ordinario (anno B)

LO STUPORE CI RENDE NUOVI

(Gv. 6, 24-35)

In quel tempo, quando la folla vide che Gest non era pit lad e nemmeno i suoi discepoli, sali sulle barche e si
diresse alla volta di Cafarnao alla ricerca di Gesu. Lo trovarono di la dal mare e gli dissero: «Rabbi, quando sei
venuto qua?».

Gesu rispose loro: «In verita, in verita io vi dico: voi mi cercate non perché avete visto dei segni, ma perché avete
mangiato di quei pani e vi siete saziati. Datevi da fare non per il cibo che non dura, ma per il cibo che rimane per
la vita eterna e che il Figlio dell’'uomo vi dara. Perché su di lui il Padre, Dio, ha messo il suo sigillo».

Gli dissero allora: «Che cosa dobbiamo compiere per fare le opere di Dio?». Gesu rispose loro: «Questa é 'opera
di Dio: che crediate in colui che egli ha mandato».

Allora gli dissero: «Quale segno tu compi perché vediamo e ti crediamo? Quale opera fai? | nostri padri hanno
mangiato la manna nel deserto, come sta scritto: “Diede loro da mangiare un pane dal cielo”». Rispose loro
Gesu: «In verita, in verita io vi dico: non é Mosé che vi ha dato il pane dal cielo, ma é il Padre mio che vi da il pane
dal cielo, quello vero. Infatti il pane di Dio é colui che discende dal cielo e da la vita al mondo».

Allora gli dissero: «Signore, dacci sempre questo pane». Gesu rispose loro: «lo sono il pane della vita; chi viene a
me non avra fame e chi crede in me non avra sete, mai!».

Dopo la moltiplicazione dei pani la folla, in realta, non intende seguire Gesu, ma pretende di
catturarlo, di tenerlo sotto controllo. E’ molto facile, in effetti, ritenere che la verita delle cose sia il
risultato esatto di una formula matematica, la deduzione logica di un ragionamento che non fa
una grinza, il raggiungimento di una meta controllabile e stabile per sempre. Ma la vita reale non e
cosi e la sua giustizia ancora meno. Ecco perché si manifesta una lieta e liberante notizia
nell’atteggiamento di Gesu che sfugge al controllo, che chiede ai discepoli, come a noi che
leggiamo, di rimetterci in ricerca, di lasciarci stupire e spiazzare dai suoi gesti e dalle sue parole,
senza la pretesa di averli tutti e per sempre a nostra totale disposizione.

Come per ogni cosa della vita, perché lo si possa riconoscere come il Pane vero che sazia per
sempre, € necessario che si apra un cammino, che si rinunci ad ogni difesa, ad ogni tentazione di
ritorno verso I'Egitto e cominciare a fidarsi. Semplicemente. Sembra molto meno sicuro, ma in
realta € questo cio che tiene alla prova della vita e permette di camminare in avanti.

D’altronde, non abbiamo forse imparato cosi a vivere? Quando ci siamo fidati del cibo che ci
veniva dato dalle mani di chi ci ha generato e proprio in tal modo abbiamo iniziato a percepire
sulla nostra pelle, sulla nostra bocca, sul nostro corpo che ci sarebbe stato un futuro possibile
davanti a noi? Tutto & questione di fiducia, mentre ben poco, se ci pensiamo con un po’ di
attenzione, puo essere tenuto semplicemente sotto controllo, poiché ogni cosa umana, come il
mare, richiede di essere attraversata, con la speranza certa di rimanere sufficientemente in piedi,
fino alla fine.

Oggi, nell’epoca dei cuori freddi e distaccati, che generano indifferenza e violenze nascoste, questa
fiducia si chiama stupore, capacita di averne il coraggio ogni volta che incontriamo la diversita
dell’altro, il mondo e le cose che sono gia la prima di noi e che non chiedono di essere afferrate,
controllate, consumate, ma riconosciute nella loro gratuita. Come la manna nel deserto, che
scompare se, per paura, la tieni tutta per te. E’ solo cosi che puoi riscoprire lentamente un Pane
preparato a tuo favore, che ti fa camminare anche se non sei perfetto, che ti rende nuovo anche
gquando meno te lo aspetti.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 9 agosto — 19° del Tempo Ordinario (anno B)

IL PANE DEL MATTINO

(1Re 19, 4-8)

In quei giorni, Elia s’inoltro nel deserto una giornata di cammino e ando a sedersi sotto una ginestra. Desideroso
di morire, disse: «Ora basta, Signore! Prendi la mia vita, perché io non sono migliore dei miei padri». Si corico e si
addormento sotto la ginestra.

Ma ecco che un angelo lo tocco e gli disse: «Alzati, mangia!». Egli guardo e vide vicino alla sua testa una
focaccia, cotta su pietre roventi, e un orcio d’acqua. Mangio e bevve, quindi di nuovo si corico.

Torno per la seconda volta I'angelo del Signore, lo tocco e gli disse: «Alzati, mangia, perché é troppo lungo per te
il cammino». Si alzo, mangio e bevve.

Con la forza di quel cibo cammino per quaranta giorni e quaranta notti fino al monte di Dio, I'Oreb.

Svegliarsi al mattino implica fiducia, per tutti. E’ un passaggio delicato, attorno al quale ciascuno di
noi ha maturato riti, gesti, tempi diversi. Nei primi istanti dopo la sveglia si € come nudi, senza
maschere, senza difese nell’affrontare il risveglio di tutte le cose.

Mai come in quel momento si coglie che si pud vivere solo di fede, solo se davanti a noi si
dischiude qualcosa di buono, in grado di sostenere e dare un senso al nostro cammino, alle fatiche
di sempre, all’incontro con gli altri, al lavoro quotidiano. E’ davvero il caso di affermare: “Dimmi
come ti svegli e ti dird chi seil!”.

Elia, fuggito nel deserto a causa del suo zelo violento e distruttore, si trova esattamente in questa
situazione: schiacciato dal peso del passato, vorrebbe addormentarsi senza svegliarsi piu, sogna di
poter raggiungere la meta senza camminare. Sa bene di essere lui stesso all’origine di questo
smarrimento, ma invece di affrontare I'accaduto, di operare discernimento sulle sue azioni,
preferisce rassegnarsi e si addormenta.

La differenza e fatta da un tocco delicato, da un pane gia cotto e da un po’ di acqua fresca. Dio e
riconoscibile cosi: ne percepisci I'agire e la promessa ogni volta che qualcuno, per te, in modo
concreto, diventa il pane del mattino, la tua sveglia, e ti rimette in piedi.

Non basta una volta; ce ne vogliono due perché Elia si alzi davvero e riprenda il cammino. Anche
qguesta € una imperdibile delicatezza di Dio, che non si manifesta in modo invadente, che non si
sostituisce come una magia alla tua responsabilita, ma con pazienza la suscita, la guida, la
accompagna, affinché la giornata non sia un freddo contenitore di cose vuote, ma un tempo
favorevole per vivere davvero, per ricominciare da capo, per custodire la tua umanita.

L'Eucaristia domenicale dovrebbe sempre essere questo: il tocco concreto di Dio verso di noi
attraverso il Pane che & Gesu, cibo dato non per i perfetti, per gli arrivati, per chi ha la pretesa di
essere sempre sveglio, ma pane del mattino per chi, come Elia, & alle prese con le difficolta di
sempre, con la stanchezza delle proprie ferite, ma con il desiderio di potersi comunque alzare dal
letto e proseguire la strada.

Perché I'Eucaristia sia questo, non dimentichiamoci mai di chi, per noi, & stato e continua ad
essere il pane del mattino che ci tiene in vita. E cosi impareremo a nostra volta ad esserlo per altri,
permettendo al Pane che & Gesu di essere davvero presente tra noi nei piu piccoli gesti di cura e di
speranza. Basta poco, ma e tantissimo: un tocco amichevole, una focaccia preparata con cura, un
po’ di acqua fresca. E ci passa addirittura Dio.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 16 agosto — 20° del Tempo Ordinario (anno B)

ILBUON USO DEL TEMPO

(Ef. 5, 15-20)

Fratelli, fate molta attenzione al vostro modo di vivere, comportandovi non da stolti ma da saggi, facendo buon
uso del tempo, perché i giorni sono cattivi. Non siate percio sconsiderati, ma sappiate comprendere qual é la
volonta del Signore.

E non ubriacatevi di vino, che fa perdere il controllo di sé; siate invece ricolmi dello Spirito, intrattenendovi fra voi
con salmi, inni, canti ispirati, cantando e inneggiando al Signore con il vostro cuore, rendendo continuamente
grazie per ogni cosa a Dio Padre, nel nome del Signore nostro Gesu Cristo.

Imparare a gustare il tempo ¢ il lavoro di un’intera vita. “Sapienza”, infatti, significa “saper
riconoscere il gusto” delle cose; dunque diventare saggi vuol dire acquisire la capacita di
discernere cio che € buono e giusto dall’esperienza quotidiana.

E’ un continuo esercizio di pazienza, di ascolto, di fiducia. Per questo la sapienza ha sempre a che
fare con il tempo: € la sua casa, la sua capacita di crescere e di approfondirsi. Se ci lasciamo rubare
il tempo, diventa impossibile raggiungere la sapienza. E il pericolo c’e: o si mangia il tempo con
avidita, cedendo alla fretta ansiosa e sterile, oppure se ne diventa passivi, sprofondando nella noia
e nell’ozio che ci spegne.

Paolo, nella lettera agli Efesini, ricorda alla sua comunita che il tempo per vivere non & vuoto. La
venuta di Gesu, nella sua assoluta novita, nel suo essere Pane per la vita del mondo, riconsegna al
tempo il suo senso, la sua dignita, rivelando che & possibile diventarne custodi, imparando a farne
buon uso.

E allora puoi scoprire da capo che il tempo non & solamente una tua affannosa costruzione e
dunque & necessario rallentare e prendere pil spazio per ascoltare. Puoi riconoscere che non e
uno scorrere casuale che ti condanna alla passivita, ma che ti & dato per la tua liberta, perché sia
attraversabile da te, dalle tue scelte, diventando un cammino dentro il quale poco per volta
prende corpo e volto la tua storia.

Lottare contro il tempo o lasciarsi mangiare dal tempo, non porta a nulla. E non ci sono sballi,
droghe o alcool che tengano. Ogni volta ti ritroveresti vuoto, senza una direzione. Puo tenere
soltanto la promessa che questo tempo puo essere davvero abitabile, con i suoi limiti e con le sue
occasioni buone, insieme a tutti quelli che lo attraversano, con fatica, insieme a te. Questo ci salva
e ci insegna ad essere saggi. Il Vangelo non si tira indietro e Paolo sa bene che la sua lieta notizia
rivela che tutto cio & possibile per tutti.

Piu che fare inutili crociate sulle discoteche e sui sabati sera, forse bisognerebbe domandarsi se
abbiamo il coraggio di restituire questa promessa alle generazioni che verranno, raccontando con
la nostra vita, in modo propositivo, che si puo diventare sapienti gustando un tempo davvero
umano. Senza fuggirlo, senza avere bisogno di altro (o di altre sostanze!) per poterlo attraversare.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 23 agosto — 21° del Tempo Ordinario

CREDENTI, NON CREDULONI!

(Gv. 6, 60-69)

In quel tempo, molti dei discepoli di Gesl, dopo aver ascoltato, dissero: «Questa parola é dura! Chi puo
ascoltarla?».

Gesu, sapendo dentro di sé che i suoi discepoli mormoravano riguardo a questo, disse loro: «Questo vi
scandalizza? E se vedeste il Figlio dell’'vomo salire la dov’era prima? E lo Spirito che da la vita, la carne non giova
a nulla; le parole che io vi ho detto sono spirito e sono vita. Ma tra voi vi sono alcuni che non credono».

Gesu infatti sapeva fin da principio chi erano quelli che non credevano e chi era colui che lo avrebbe tradito. E
diceva: «Per questo vi ho detto che nessuno puo venire a me, se non gli e concesso dal Padre».

Da quel momento molti dei suoi discepoli tornarono indietro e non andavano pit con lui.

Disse allora Gesu ai Dodici: «Volete andarvene anche voi?». Gli rispose Simon Pietro: «Signore, da chi andremo?
Tu hai parole di vita eterna e noi abbiamo creduto e conosciuto che tu sei il Santo di Dio».

Ogni atto della nostra vita € sempre un atto di fiducia nella vita stessa. Per questo il vero
discernimento quotidiano non si gioca sulla falsa alternativa ragionare-credere, ma su un unico
grande interrogativo: di chi mi fido? Chi merita fiducia? Quale parola tiene davvero alla prova
dell’esistenza, senzailludere?

Oggi viviamo uno strano paradosso: ci si vanta di essersi emancipati — si dice — dall’oscurantismo
delle religioni, ma poi non ci fa problema consegnare il nostro futuro ai maghi, agli oroscopi, ai
veggenti, alle ideologie di turno, nonché alle offerte settimanali dei mercati (e dei supermercati!) e
ai facili populismi, che per altro non hanno nulla da spartire con I'arte e il servizio della buona
politica. E cosi rischiamo di essere piu creduloni che credenti!

Senza ombra di dubbio Gesu si discosta da queste molteplici forme di creduloneria: al termine del
suo lungo discorso sul Pane di Vita, non cerca voti né facili consensi, non intende fare il piazzista di
un prodotto religioso da quattro soldi, non abbassa la bellezza e la profondita del suo annuncio
per avere qualche seguace in piu. Rischia il fallimento, va incontro all’eventualita della solitudine
pur di non scavalcare un riconoscimento della sua promessa che puo passare soltanto attraverso il
faticoso cammino della liberta.

Una parola cosi ha la capacita di non deludere, perché non rende creduloni, ma chiede di
diventare realmente credenti! Mai come oggi abbiamo bisogno di parole cosi e nello stile di Gesu
si intravedono i criteri per imparare a riconoscerle:

- La “durezza”: le parole affidabili sono quelle che chiedono un cammino, un po’ di sano sudore,
perché non si limitano mai a soddisfare semplicemente i bisogni immediati

- La “trasparenza”: le parole affidabili sono quelle pronunciate da chi si rivela preoccupato non del
consenso personale, ma di una giustizia delle cose verso cui camminare insieme

- La “profondita”: le parole affidabili sono quelle che evitano l'ideologia, dando ragione di sé,
cercando il confronto e suscitando la libera e consapevole accoglienza

- La “larghezza d’animo”: la parole affidabili manifestano sempre la carita, la cura e la dedizione
per I'essere umano come criterio centrale e irrinunciabile, da praticare qui ed ora

Questo ¢ il Pane che e Gesu, il cibo che da la vita, senza deludere. Molti, gia allora, si tirarono
indietro, preferendo parole apparentemente piu allettanti e superficiali. Ma Pietro tornd sui suoi
passi: “Tu, Signore, hai parole di vita eterna e dove ne troveremo altre?”. Oggi, essere discepoli del
Signore significa anche e prima di tutto questo: non trasformarsi in un gruppo settario di perfetti,
ma lavorare con passione per riconsegnare peso, verita e profondita alle parole che ci tengono in
vita, insieme a tutti gli uomini di buona volonta che, senza distinzione, dentro e fuori la chiesa, non
ci stanno a diventare ingenui creduloni, ma cercano con onesta gesti e parole a cui poter affidare il
proprio futuro. Senza illusioni.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica.
Domenica 30 agosto — 22° del Tempo Ordinario

VISITARE

(Ge. 1,17-18.21b-22.27)

Fratelli miei carissimi, ogni buon regalo e ogni dono perfetto vengono dall’alto e discendono dal Padre, creatore
della luce: presso di lui non c’é variazione né ombra di cambiamento. Per sua volonta egli ci ha generati per
mezzo della parola di verita, per essere una primizia delle sue creature.

Accogliete con docilita la Parola che é stata piantata in voi e pud portarvi alla salvezza. Siate di quelli che
mettono in pratica la Parola, e non ascoltatori soltanto, illudendo voi stessi.

Religione pura e senza macchia davanti a Dio Padre € questa: visitare gli orfani e le vedove nelle sofferenze e non
lasciarsi contaminare da questo mondo.

Stai attraversando un momento difficile e qualcuno ti fa visita. Non stai bene e un amico viene a
trovarti, si ricorda di te. Sai benissimo che non risolvera le cose con una magia. Ma appunto! Non &
li per questo, non vuole essere li per questo. Non ha altro fine se non quello di essere li, con te, a
dire con la sua semplice presenza che non sei solo, che puoi rimanere in piedi aggrappandoti
fiduciosamente a chi ti sta vicino.

E’ un’esperienza silenziosa, liberante, ma anche molto delicata, per nulla scontata: non servono
troppe parole o inutili orpelli superficiali, né si puo cadere nella chiusura o nella diffidenza,
altrimenti un momento cosi prezioso verrebbe perso in un istante, come se nulla fosse.

Per accettare di essere visitati e visitare a nostra volta ci vuole tanta fiducia, disposizione alla
trasparenza e all’onesta, perché in quell’attimo succede qualcosa di grande che ci sfugge, che va
oltre noi, che irrompe in quella visita e ci cambia, senza neppure riuscire a spiegarlo con la sola
narrazione delle parole.

La lettera di Giacomo non ha timore di dire che li dentro ci passa Dio stesso in presa diretta: se
vuoi praticare la sua Parola, se vuoi toccare in modo immediato la sua presenza, non fare troppi
giri di ragionamenti per giustificarti, ma preoccupati di “visitare gli orfani e le vedove nella
sofferenza”. Per la Scrittura rappresentano le due categorie di persone piu deboli e fragili, con cui
Dio si identifica fin dall’inizio.

Abbiamo bisogno di reinventare tutti insieme un Cristianesimo dell’ospitalita vissuta, non retorica
o ingenua, ma che sappia declinare con saggezza e con larghezza d’animo il verbo “visitare” in
modo pratico, visibile, creativo, senza paura. Diversamente, come Giacomo ricorda alla sua
comunita, la nostra fede sarebbe vuota, insignificante, come il freddo legalismo dei farisei.
Nell’Eucaristia festiva della domenica tocchiamo il Corpo del Signore Gesu, risorto da morte. Ma
cid avviene affinché le nostre mani e i nostri corpi toccati da Lui si aprano immediatamente alla
cura dellluomo ferito, all’esperienza dell’essere visitati e del visitare come verita stessa
dell’Eucaristia che celebriamo.

Il Cristianesimo, che piaccia o no, non conosce altra strada che questa per incontrare Dio e
custodire la verita dell’'uomo: “visitare gli orfani e le vedove nella sofferenza”, praticare I'ospitalita
e la responsabilita reale per il fratello ferito. E ci sarebbe gia molto da fare. Dunque, all’opera!



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica (e di fronte ad un bimbo di 3 anni, morto sulla spiaggia)
Domenica 6 settembre — 23° del Tempo Ordinario (anno B)

“APRITIV’

(Mc. 7, 31-37)

In quel tempo, Gesu, uscito dalla regione di Tiro, passando per Sidone, venne verso il mare di Galilea in pieno
territorio della Decapoli.

Gli portarono un sordomuto e lo pregarono di imporgli la mano. Lo prese in disparte, lontano dalla folla, gli pose
le dita negli orecchi e con la saliva gli tocco la lingua; guardando quindi verso il cielo, emise un sospiro e gli disse:
«Effata», cioé: «Apritil». E subito gli si aprirono gli orecchi, si sciolse il nodo della sua lingua e parlava
correttamente.

E comando loro di non dirlo a nessuno. Ma pit egli lo proibiva, pit essi lo proclamavano e, pieni di stupore,
dicevano: «Ha fatto bene ogni cosa: fa udire i sordi e fa parlare i muti!».

Da quando si nasce si impara tutti i giorni ad aprirsi al mondo, a sentire le cose, a pronunciare
parole, a lasciarsi coinvolgere dai legami e a diventarne responsabili. In ogni momento si rivive, per
cosi dire, il viaggio che ci ha condotto dal grembo di nostra madre verso la luce e I'aria di questa
terra.

Poi succede, in modi diversi, per qualcuno piu tardi, per altri purtroppo fin dall’inizio, di dover
imparare anche la diffidenza, la distanza, le ferite che chiudono a riccio, le delusioni che provocano
risentimento. E lo sguardo originario degli inizi, quello inconfondibile dell’atto creatore
benedicente e pieno di promessa, si offusca, fino a perdersi e a scomparire. Lo straniero diventa
subito un nemico, il tempo si trasforma in un contenitore vuoto e noioso, la terra risulta inospitale,
la cura per I'altro una pericolosa perdita di se stessi.

Toccando le orecchie e la lingua del sordomuto, Gesu non fa altro che restituire a quell’'uomo,
come a noi, il respiro della creazione, la cui parola degli inizi & apertura, fiducia, relazione, capacita
di scorgere nelle cose piu ovvie e pill quotidiane un dono che da vita.

Questo passaggio delicato non avviene attraverso un ragionamento intellettuale, ma tramite un
gesto corporeo, che fa riconoscere con liberta attraverso la pelle, il tocco e la saliva la destinazione
dell’'uomo alla sua apertura buona su tutte le cose.

Se non abbiamo pil mani, orecchie, bocca allenate ad ascoltare e gustare la realta nella sua
gratuita, neanche la terribile immagine di un bambino profugo, morto in questi giorni sulla
spiaggia in cerca di una terra su cui poter vivere, potrebbe risvegliarci e provocare un sussulto di
umanita. E avremmo gia dato 'ultima parola alle potenze scandalose del male e della violenza, che
non vivono, in realta, di slanci emozionali spropositati, ma che per moltiplicarsi hanno bisogno di
menti fredde e di cuori distaccati.

In mezzo ci sta quel tocco umanissimo del Figlio di Dio: chi si lascia concretamente toccare, puo
tornare a sperimentare, giorno per giorno, il soffio vivificante dell’apertura, che non lascia piu
scampo alle chiusure e alle diffidenze, anche qualora si avessero ottime ragioni per legittimarle.
C'e qualcosa di imperdibile, di creativo, di originariamente umano che passa in modo esclusivo
tramite i corpi che si incontrano e che si lasciano guarire: & li che la cura e I'ospitalita, I'affetto e la
responsabilita si manifestano come il fondamento, come la parola originaria della creazione.

Altri discorsi non terrebbero, perché troverebbero sempre nel freddo ragionamento un motivo per
chiudere i sensi e le porte. Per questo il Figlio di Dio sta li: dove il quotidiano miracolo dei corpi che
si aprono, delle orecchie che ascoltano, delle mani che curano, molto piu diffuso di quanto si pensi
e si legga sui giornali, rivela nelle cose pil ovvie |'altezza della nostra umanita, che non possiamo e
non dobbiamo perdere.




LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 13 settembre — 24° del Tempo Ordinario

LA BELLEZZA CHE SALVA

(Mc 8, 27-35)

In quel tempo, Gesu parti con i suoi discepoli verso i villaggi intorno a Cesaréa di Filippo, e per la strada
interrogava i suoi discepoli dicendo: «La gente, chi dice che io sia?». Ed essi gli risposero: «Giovanni il Battista;
altri dicono Elia e altri uno dei profeti».

Ed egli domandava loro: «Ma voi, chi dite che io sia?». Pietro gli rispose: «Tu sei il Cristo». E ordino loro
severamente di non parlare di lui ad alcuno.

E comincio a insegnare loro che il Figlio dell’'uomo doveva soffrire molto, ed essere rifiutato dagli anziani, dai capi
dei sacerdoti e dagli scribi, venire ucciso e, dopo tre giorni, risorgere.

Faceva questo discorso apertamente. Pietro lo prese in disparte e si mise a rimproverarlo. Ma egli, voltatosi e
guardando i suoi discepoli, rimprovero Pietro e disse: «\Va’ dietro a me, Satana! Perché tu non pensi secondo Dio,
ma secondo gli uomini».

Convocata la folla insieme ai suoi discepoli, disse loro: «Se qualcuno vuol venire dietro a me, rinneghi se stesso,
prenda la sua croce e mi segua. Perché chi vuole salvare la propria vita, la perdera; ma chi perdera la propria vita
per causa mia e del Vangelo, la salvera».

E’ I'esperienza del bello che ci muove e ci appassiona, ci coinvolge e ci invita a costruire qualcosa
di buono e di nuovo. Il bello ci sorprende, sempre, per la sua gratuita e la promessa di vita che
infonde in noi e tra di noi. Il bello tocca le corde piu profonde dell’affetto, che non & mai arbitrario,
ma custodisce una verita delle cose e dell’'uomo che puo essere riconosciuta e vissuta solo cosi,
ben prima di un ragionamento concettuale o di una regolazione giuridica.

Pietro lo sa bene. E’ cid che in modo onesto ha provato in prima persona nell'incontro con il
Maestro di Nazaret, che ha generato in lui il desiderio di impegno, di scelta, di conversione: “Tu sei
il Cristo!”.

E tuttavia, di bellezza si pud anche morire. Narciso, sopra tutti, ne € un esempio: innamorandosi
della propria bellezza trova la morte. Se I’esperienza del bello non attraversa fino in fondo la vita e
le sue ferite, se non & principio di cura e di dedizione per l'altro, ma diviene incensamento
onnipotente dell’io, invece di propiziare un cammino umano finisce per tradire la sua promessa e
si trasforma in una mortificante illusione.

Ma allora, quale bellezza ci salva davvero? Quella che prende sul serio il dramma dell’esistenza e
assume su di sé, attraversandolo, il suo contrario: la sofferenza e la morte. Questo e cio che Pietro
per il momento non riesce a sopportare: che la bella notizia del suo Maestro debba passare
attraverso la ferita e I'incomprensione per essere vera, che si debba manifestare fino alla fine
come una vita data, “persa” per I'altro e non tenuta narcisisticamente per sé.

Eppure proprio cosi la vita puo trovare la sua reale bellezza, del tutto diversa rispetto ai canoni
consueti della pubblicita e della egoistica riuscita di sé a scapito dei fratelli. La promessa di Gesu &
“bella” proprio perché su questo punto non cede: va fino in fondo e chiede a Pietro, a noi, alla sua
chiesa, ad ogni uomo di buona volonta, di fare altrettanto.

Nel Museo del castello di Magliano Alfieri ci sono alcune vecchie foto che attestano, nei nostri
luoghi, la numerosa presenza di case contadine adornate da delicati soffitti in gesso. E’ motivo di
stupore vedere una cura cosi raffinata all'interno di povere abitazioni in cui spesso mancava
I’essenziale per tirare avanti. Di bassorilievi in gesso non si vive: non danno né soldi, né pane.
Eppure ci sono, hanno il loro posto, testimoni di come anche nelle situazioni estreme di difficolta
I'uomo non possa fare a meno della gratuita della bellezza.

O meglio, forse il bello degno dell’'uomo & proprio quello che si para davanti agli occhi osservando
le foto del museo: si lascia intravedere non tutto lindo e pulito, incurante della miseria e delle
ferite, ma solo dentro il sudore e la fatica della vita reale, perché la pratica di un’esistenza dedita e
non tenuta per sé possa proseguire fino in fondo, in ogni circostanza, senza tornare indietro.
Esattamente come ha fatto Gesu.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica.
Domenica 20 settembre — 25° del Tempo Ordinario (anno B)

ABBRACCIARE UN BAMBINO

(Mc. 9, 30-37)

In quel tempo, Gesu e i suoi discepoli attraversavano la Galilea, ma egli non voleva che alcuno lo sapesse.
Insegnava infatti ai suoi discepoli e diceva loro: «ll Figlio dell’'uomo viene consegnato nelle mani degli uomini e lo
uccideranno; ma, una volta ucciso, dopo tre giorni risorgera». Essi pero non capivano queste parole e avevano
timore di interrogarlo.

Giunsero a Cafarnao. Quando fu in casa, chiese loro: «Di che cosa stavate discutendo per la strada?». Ed essi
tacevano. Per la strada infatti avevano discusso tra loro chi fosse piti grande. Sedutosi, chiamo i Dodici e disse
loro: «Se uno vuole essere il primo, sia I'ultimo di tutti e il servitore di tutti».

E, preso un bambino, lo pose in mezzo a loro e, abbracciandolo, disse loro: «Chi accoglie uno solo di questi
bambini nel mio nome, accoglie me; e chi accoglie me, non accoglie me, ma colui che mi ha mandato».

Abbracciare un bambino e diventato per noi un gesto abbastanza consueto, mai scontato, ma
certamente diffuso. Ci commuove e ci smuove, certo, ma rischia di assumere una forma un po’
superficiale, coccolosa, zuccherosa, quasi che lo si possa attraversare indenni, rimanendo quelli di
prima.

Ai tempi di Geslu non fu cosli. In una cultura in cui I'infanzia, come la conosciamo noi, non esisteva
e ai piccoli si dava pochissima importanza, mettere al centro un bambino e abbracciarlo significava
compiere un gesto rivoluzionario, profetico, che esige coraggio nell’affrontare le inevitabili
incomprensioni che poteva suscitare.

Di fronte ai discepoli preoccupati del loro futuro potere, Gesl non pronuncia discorsi, non spiega
dottrine, ma compie questo gesto, in casa, in un ambiente famigliare, lontano dal frastuono della
strada, rivelando anche cosi che quell’abbraccio manifesta una profondita unica, impossibile da
sbandierare nelle piazze, ma bisognosa di un luogo umano, di una disposizione ospitale per essere
accolta.

Il gesto parla piu di molte parole. In effetti Gesu aveva gia impiegato molto tempo ad annunciare
ai discepoli I'imminente passione come conseguenza della sua scelta di servizio, ma senza alcun
risultato. Ora consegna tutto alla potenza silenziosa di un abbraccio: abbracciare un bambino
significa affidarsi alla sua fragilita, fare spazio all’altro che ci precede sempre, che non & mai
riducibile alla nostra manipolazione. Abbracciare un bambino vuol dire esporsi a lui, uscire dalla
certezza calcolatoria e narcisistica. Abbracciare & accogliere tra le braccia un estraneo senza
soffocarlo, senza ridurlo ai nostri schemi, per prendersene cura nella sua fragilita e nella sua
sfuggevole diversita.

C’e da riconoscere che quel gesto sia stato decisivo non solo per i discepoli e per gli adulti presenti
alla scena, ma anche e in primo luogo per lo stesso GesU, che impara proprio da quell’abbraccio a
percepire 'opera del Padre suo nelle pieghe quotidiane del mondo umano. Chi si ostina a
camminare a testa alta per la strada inseguendo con invidia poteri inventati e con fare saccente
idee astratte, non incontra un bel niente e alla fine inaridisce, perdendo la sua stessa umanita.

Una gran bella testimonianza cristiana, dunque, sarebbe quella che si impegna a non trasformare
I’abbraccio ad un bambino in un gesto vuoto, scontato, troppo facile da porre come se niente
fosse! Lasciamoci cambiare da un gesto cosi, soprattutto quando anche noi, come i discepoli di
allora, siamo tentati di chiuderci in aride discussioni di poteri, o in ideologie che non sanno nulla
del vissuto reale.

Il Regno di Dio e la custodia dell’'umanita passano attraverso quell’abbraccio, per noi e per lo
stesso Gesu. Restituiamogli, dunque, tutta la dignita e la profondita che si merita, senza
banalizzarlo.



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica.
Domenica 27 settembre — 26° del Tempo Ordinario (anno B)

OLTRE LE IDEOLOGIE

(Mc. 9,38-43.45.47-48)

In quel tempo, Giovanni disse a Gesu: «Maestro, abbiamo visto uno che scacciava demoni nel tuo nome e
volevamo impedirglielo, perché non ci seguiva». Ma Gesu disse: «Non glielo impedite, perché non c’é
nessuno che faccia un miracolo nel mio nome e subito possa parlare male di me: chi non é contro di noi é
per noi.

Chiunque infatti vi dara da bere un bicchiere d’acqua nel mio nome perché siete di Cristo, in verita io vi dico,
non perdera la sua ricompensa.

Chi scandalizzera uno solo di questi piccoli che credono in me, &€ molto meglio per lui che gli venga messa al
collo una macina da mulino e sia gettato nel mare. Se la tua mano ti & motivo di scandalo, tagliala: &€ meglio
per te entrare nella vita con una mano sola, anziché con le due mani andare nella Geénna, nel fuoco
inestinguibile. E se il tuo piede ti & motivo di scandalo, taglialo: € meglio per te entrare nella vita con un
piede solo, anziché con i due piedi essere gettato nella Geénna. E se il tuo occhio ti & motivo di scandalo,
gettalo via: & meglio per te entrare nel regno di Dio con un occhio solo, anziché con due occhi essere gettato
nella Geénna, dove il loro verme non muore e il fuoco non si estingue».

Ogni ideologia, come l'idolo, si nutre della mancanza di sensibilita, si moltiplica nel tentativo di
cancellare ogni faticosa mediazione della storia, del dialogo, delle cose, del confronto con la vita
reale. | despoti e i dittatori nascono cosi: non tramite violenze eclatanti, ma per progressiva
anestesia dei sensi.

Anche i discepoli vi inciampano e la narrazione evangelica non vi fa mistero: “ci sono alcuni che
operano il bene ma non sono dei nostri, non sono secondo le nostre note abitudini, dunque non
avrebbero diritto di cittadinanza”. Ecco l'ideologia che inizia a fare il suo corso: taglia fuori, divide,
si alimenta da pregiudizi, senza vivere dall’interno quello che davvero accade.

E’ imperdibile il modo con cui Gesu educa l'atteggiamento dei suoi: li riporta all’esperienza
concreta del corpo, della sensibilita, della relazione con gli altri. E’ cosi, infatti, che diventiamo
consapevoli di noi stessi e del nostro mondo: non tramite idee fredde, astratte, preconfezionate,
ma lasciandoci ferire e cambiare dal corpo a corpo con le cose.

E allora succede che ogni chiusura viene sconfitta sul nascere da un semplice bicchiere di acqua
che ti viene offerto come ristoro, perché quel gesto lo vedi sul serio, lo senti su di te in tutta la sua
imprevedibile profondita, superando in un istante le ideologie (o gli idoli!) del dentro/fuori,
amico/nemico, vicino/lontano.

Il Signore ci consegna tre “esercizi di sensibilita” contro l'idolatria della freddezza dei sensi, per
guarire dai nostri nascosti atteggiamenti ideologici.

Le mani: lasciati toccare da chi ti viene incontro, aprile, non tenerle chiuse, lavora con le mani,
sporcandole con la fatica e con il sudore. Il lavoro manuale aiuta a non generalizzare e a non
perdere un contatto piu vero con la realta.

| piedi: esci di casa, incontra gli altri, mettiti almeno un po’ nei loro panni, rifletti sulle cose non
dall’alto di una cattedra, ma partendo “dai piedi”, dal basso della terra su cui tutti camminiamo,
piu o meno con difficolta.

Gli occhi: lasciati coinvolgere dal volto dell’altro, dai suoi occhi, dalla sua storia, senza giudicare in
anticipo con la tentazione dell’invidia, ma imparando a percepire le sue ferite nascoste e le sue
gioie inattese.

GesU non parla altro linguaggio che non sia quello della faticosa mediazione del nostro corpo,
rivelando fino in fondo la grandezza e la serieta dell’incarnazione. E’ cosi che si sta al mondo senza
ideologie, per tornare alla verita dell’'uomo e alla sua centralita. E Dio & li, dove fuori o dentro la
Chiesa c’e qualcuno che, spesso in modo inaspettato e imprevedibile, fa questo lavoro di mani, di
piedi, di occhi, salvaguardando I'umano anche a prezzo della propria vita.

10



LA TRACCIA - un pensiero per Domenica
Domenica 4 ottobre — 27° domenica del Tempo Ordinario (anno B)

LA FATICOSA BENEDIZIONE DEI LEGAMI

(Mc. 10,2-16)

In quel tempo, alcuni farisei si avvicinarono e, per metterlo alla prova, domandavano a Gesu se e lecito a un
marito ripudiare la propria moglie. Ma egli rispose loro: «Che cosa vi ha ordinato Mosé?». Dissero: «Mose ha
permesso di scrivere un atto di ripudio e di ripudiarla».

Gesu disse loro: «Per la durezza del vostro cuore egli scrisse per voi questa norma. Ma dall’inizio della creazione
[Dio] li fece maschio e femmina; per questo I'uomo lascerd suo padre e sua madre e si unird a sua moglie e i due
diventeranno una carne sola. Cosi non sono piti due, ma una sola carne. Dunque I"'uomo non divida quello che Dio
ha congiunto».

A casa, i discepoli lo interrogavano di nuovo su questo argomento. E disse loro: «Chi ripudia la propria moglie e
ne sposa un’altra, commette adulterio verso di lei; e se lei, ripudiato il marito, ne sposa un altro, commette
adulterio».

Gli presentavano dei bambini perché li toccasse, ma i discepoli li rimproverarono. Gesu, al vedere questo,
s’indigno e disse loro: «Lasciate che i bambini vengano a me, non glielo impedite: a chi é come loro infatti
appartiene il regno di Dio. In verita io vi dico: chi non accoglie il regno di Dio come lo accoglie un bambino, non
entrera in esso». E, prendendoli tra le braccia, li benediceva, imponendo le mani su di loro.

Per rivelare il senso dei legami umani, di cui il rapporto uomo-donna e I'emblema, Gesu non si rifa
ad un vincolo giuridico, ad una legge slegata dalla vita, ma neppure si rivolge ad una istituzione
sacra. Apre gli occhi sulla creazione, su cio che realisticamente succede nell’esperienza delle
relazioni tra noi.

Per questo, tramite il suo sguardo, la fedelta non & pensata come una sovrastruttura, pilt 0 meno
ecclesiastico-sacrale, ma ¢ riconoscibile come una promessa che abita da sempre ogni legame
umano. E quanto lavoro ci vuole per accoglierla, custodirla, rinnovarla tutti i giorni!

| legami umani, infatti, come narra gia la Genesi, non sono mai scontati, mai totalmente a nostra
disposizione. Essi hanno la forma piu precisa di una storia: nascono, falliscono, riprendono,
diventano freddi o si riscaldano e si approfondiscono. Esigono di saper sostare nella faticosa
accoglienza della diversita: 'uomo per la donna, e la donna per 'uomo, non € mai un possesso, ma
un dono reciproco da riconoscere come quando ci si sveglia dal sonno con stupore, come un
estraneo, o estranea, che diventa carne della propria carne solo attraversando la ferita della
costola, che vuol dire apertura, esposizione all’altro senza difese, con tutta la propria vita!

Eppure, proprio per questo lavoro e per questa fede che esigono, i legami, allo sguardo di Gesu, si
rivelano come una faticosa benedizione, perché dicono il senso pilu originario del nostro stare al
mondo.

Prima di ogni vincolo giuridico, che pure li esprime, e ben piu dell’odierna superficialita di relazioni
liguide che si sciolgono come se niente fosse, la lieta notizia evangelica tiene in piedi la profondita
umana dei legami che si accendono tra noi, consegnando loro la promessa e la fiducia necessarie
per la loro tessitura quotidiana. Non cancella il duro lavoro che questo comporta e al tempo stesso
non fa mancare mai il coraggio per portarlo avanti in ogni circostanza della vita, insieme alla
percezione reale della bellezza che ne consegue ogni volta che ci0 avviene.
Alla luce dell'imminente Sinodo sulla famiglia, di questo la Chiesa dovrebbe farsi interprete e
testimone: non di un freddo vincolo giuridico o di una figura famigliare astratta che non esiste, ma
di come il vangelo renda possibile il riscatto di ogni legame umano, I'accompagnamento
appassionato di ogni affetto ferito, la complicata e paziente costruzione di relazioni umane, assai
imprevedibili e molto meno ideali di quanto si pensi. Proprio questo pud essere detto, annunciato,
vissuto alla luce di una promessa che da parte del Dio della creazione non verra mai meno.
Nonostante e oltre le nostre infedelta.

11



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 11 ottobre — 28° del Tempo Ordinario (anno B)

LASCIARE

(Mc. 10, 17-30)

In quel tempo, mentre Gesu andava per la strada, un tale gli corse incontro e, gettandosi in ginocchio davanti a
lui, gli domando: «Maestro buono, che cosa devo fare per avere in eredita la vita eterna?». Gesu gli disse:
«Perché mi chiami buono? Nessuno é buono, se non Dio solo. Tu conosci i comandamenti: “Non uccidere, non
commettere adulterio, non rubare, non testimoniare il falso, non frodare, onora tuo padre e tua madre”».

Egli allora gli disse: «Maestro, tutte queste cose le ho osservate fin dalla mia giovinezza». Allora Gesu fisso lo
sguardo su di lui, lo amo e gli disse: «Una cosa sola ti manca: va’, vendi quello che hai e dallo ai poveri, e avrai un
tesoro in cielo; e vienil Seguimi!». Ma a queste parole egli si fece scuro in volto e se ne ando rattristato;
possedeva infatti molti beni.

Gesu, volgendo lo sguardo attorno, disse ai suoi discepoli: «Quanto é difficile, per quelli che possiedono ricchezze,
entrare nel regno di Dio!». | discepoli erano sconcertati dalle sue parole; ma Gesu riprese e disse loro: «Figli,
quanto é difficile entrare nel regno di Dio! E pitl facile che un cammello passi per la cruna di un ago, che un ricco
entri nel regno di Dio». Essi, ancora pit stupiti, dicevano tra loro: «E chi puo essere salvato?». Ma Gesu,
guardandoli in faccia, disse: «Impossibile agli uomini, ma non a Dio! Perché tutto é possibile a Dio».

Pietro allora prese a dirgli: «Ecco, noi abbiamo lasciato tutto e ti abbiamo sequito». Gesu gli rispose: «In verita io
vi dico: non c’é nessuno che abbia lasciato casa o fratelli o sorelle o madre o padre o figli o campi per causa mia e
per causa del Vangelo, che non riceva gia ora, in questo tempo, cento volte tanto in case e fratelli e sorelle e
madri e figli e campi, insieme a persecuzioni, e la vita eterna nel tempo che verra».

Il verbo “lasciare” si riferisce a una delle esperienze piu originarie della nostra vita: perdere
qualcosa di sé per ritrovarsi, per poter vivere. L’etimologia della parola, proveniente dal latino,
richiama I'allentamento dei nodi, qualcosa che si scioglie poco per volta, lasciando spazio e tempo.
Si viene al mondo perché si e rilasciati dal grembo materno; si respira perché non si trattiene I’aria
nei polmoni, ma la si lascia andare perché ne possa entrare altra; si nasce di continuo all’eta adulta
nella misura in cui si impara a non tenere con avarizia tutto per sé, ma a perdere, a spendere se
stessi per altro e per gli altri. Non a caso proprio I'atteggiamento dell’avaro & stato sempre
raffigurato dall’allegoria di un personaggio magro, scheletrico, solitario, con la faccia tirata e scura.
Imparare a vivere, dunque, significa entrare in questo verbo cosi impegnativo, ma assai liberante:
generi vita solo se ti alleni a perdere, a fare spazio all’altro, a spenderti davvero per cid che merita
la tua fiducia. Lasciare vuole anche dire saperci mettere la propria faccia nel custodire la giustizia e
denunciare cio che & male. E quando ci riesci assapori tutta la liberta di non essere piu schiavo di
nessuno, né di ricchezze che appesantiscono, né di una certezza troppo ideologica che ti rende
spietato, né di idoli che ti bloccano nella paura.

Gesu risponde cosi al tale che gli corre incontro: “entra nella logica del lasciare e allora sarai libero,
sarai sciolto, sereno in volto. | soli comandamenti fine a se stessi non bastano, anzi,
appesantiscono ancora di piu. Allenta, fai spazio, non avere timore di perdere ed entrerai nella vita
degna dell’'uomo”.

E non c’e nessuno, ricorda il Maestro a Pietro, che, imparando |’arte del lasciare, non ritrovi le cose
piu care cento volte tanto, insieme a incomprensioni e problemi che continuano, ma che non ci
schiacciano se abbiamo maturato un cuore sufficientemente libero.

Quante volte ne abbiamo gia fatto I'esperienza! Ma ce ne dimentichiamo presto e nel corso del
tempo rischiamo di cadere velocemente nel volto triste dell’avarizia e della diffidenza. Mi piace
pensare, in linguaggio giovanile, che Gesu abbia detto a quel tale qualcosa del genere: “Un po’ piu
sciallo per favore! Calmati, sii meno rigido, esci dal legalismo, sciogliti e non aver paura di
spendere davvero te stesso, rimettendo in discussione le tue inamovibili certezze”.

Facciamo nostra questa lieta notizia del verbo “lasciare”! Ne abbiamo bisogno, perché ci rende
liberi e coraggiosi, rendendo in un attimo del tutto insignificante ogni idolatria che ci appesantisce,
apparentemente appetibile, come la ricchezza, ma che alla fine non ci renderebbe felici.

12



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 18 ottobre — 29° del Tempo Ordinario (anno B)

EDUCARE IL DESIDERIO

(Mc. 10, 35-45)

In quel tempo, si avvicinarono a Gest Giacomo e Giovanni, i figli di Zebedéo, dicendogli: «Maestro, vogliamo che
tu faccia per noi quello che ti chiederemo». Egli disse loro: «Che cosa volete che io faccia per voi?». Gli risposero:
«Concedici di sedere, nella tua gloria, uno alla tua destra e uno alla tua sinistra».

Gesu disse loro: «Voi non sapete quello che chiedete. Potete bere il calice che io bevo, o essere battezzati nel
battesimo in cui io sono battezzato?». Gli risposero: «Lo possiamo». E Gesu disse loro: «ll calice che io bevo,
anche voi lo berrete, e nel battesimo in cui io sono battezzato anche voi sarete battezzati. Ma sedere alla mia
destra o alla mia sinistra non sta a me concederlo; é per coloro per i quali é stato preparato».

Gli altri dieci, avendo sentito, cominciarono a indignarsi con Giacomo e Giovanni. Allora Gesu li chiamo a sé e
disse loro: «Voi sapete che coloro i quali sono considerati i governanti delle nazioni dominano su di esse e i loro
capi le opprimono. Tra voi pero non é cosi; ma chi vuole diventare grande tra voi sara vostro servitore, e chi vuole
essere il primo tra voi sara schiavo di tutti. Anche il Figlio dell’'uomo infatti non é venuto per farsi servire, ma per
servire e dare la propria vita in riscatto per molti».

Siamo circondati da annunci che promettono di esaudire subito i nostri desideri, di soddisfare ogni
nostro bisogno. La pubblicita funziona cosi: dimmi che cosa vuoi e io sard pronto a darti risposte,
sicurezze, punti di appoggio, mettendomi totalmente al tuo servizio. In realta, pur pensando di essere
padroni, diventiamo schiavi del consumismo, oltre che rimanere infantili per tutta la vita. E il
consumismo, si sa, esige la creazione di nuovi e continui bisogni, fino a renderci spenti e annoiati,
sfiancati nell’inseguire 'ultima emozione sul mercato in grado di dare una piccola scossa di vita
apparente ad un cuore ormai sazio.

La frase che puo salvarci & questa: “Decido che non voglio essere esaudito, che non voglio essere
accontentato da chi soddisfa immediatamente i miei bisogni!”.

GesU non esaudisce i desideri come la lampada di Aladino, ma se mai li accende, li guida, li educa,
rivelando che la loro verita originaria sta nell’apertura continua a cio che puod esserci soltanto donato,
nel passaggio attraverso la faticosa logica della condivisione.

Di fronte alla sicurezza dei discepoli, che pretendono senza ascoltare, egli disinnesca questo dispositivo
mortificante dicendo in modo disarmato: “lo non posso e non voglio esaudirvi, perché non vi salverei,
ma vi esaurirei. Se cercate un mago che faccia il vostro interesse, andate altrove, perché per me voi
siete molto di piu che i semplici consumatori di un prodotto. Non lo avete ancora capito? In questo
modo mortificate anche me, perché mi trattate come un distributore di servizi religiosi. La logica degna
dell’'uomo, invece, € quella che fa del proprio desiderio la spinta a dare la vita, non a trattenere ogni
cosa per sé, lI'accendersi di uno stupore che muove a spendere se stessi, non I'occasione per la
tentazione maniacale del potere, il coraggio del confronto dialogico, non lo schema rassicurante di cio
che gia si presume di sapere”.

Piu che dare risposte, dunque, I'avventura educativa si impegna a suscitare domande e a educare i
desideri, senza volerli soddisfare per dormire sonni tranquilli e non avere noie, ma aprendoli a cio che
puo giungerci solo “dalle stelle”, da un altro, dalla moltiplicazione dei gesti di condivisione. Senza lo
spiazzamento del servizio, della pazienza di non voler risolvere tutto e subito, ci sarebbe solo lo spazio
per la crescita di tanti piccoli onnipotenti, che si abituano a succhiare la vita come parassiti, lasciando
senza respiro tutti gli altri.

Il Vangelo & profetico anche in questo: non si fa pubblicita, ma si appella alla nostra capacita, che
troppo spesso dimentichiamo, di essere molto di pit dell’esclusivo soddisfacimento dei nostri bisogni. |
piccoli che crescono ci ringrazieranno se riusciremo a fare questo: non a mettere loro in bocca il
succhiotto perché stiano zitti e tranquilli, ma ad accompagnarli insegnando la saggezza del limite e la
promessa che si rivela in tutto cido che non ti esaudisce subito, ma che nondimeno ti fa realmente
muovere, sudare, camminare in avanti.

C’e qualcuno che, mettendo da parte la propria tranquillita e il proprio tornaconto, e al primo posto il
bene dell’altro, si appassiona ancora ad un’opera cosi importante e, a dire il vero, poco di moda?
Speriamo di si.

13



LA TRACCIA - Una riflessione per la Domenica
Domenica 25 ottobre — 30° domenica del Tempo Ordinario (anno B)

ALZARE LO SGUARDO

(Mc. 10,46-52)

In quel tempo, mentre Gesu partiva da Gérico insieme ai suoi discepoli e a molta folla, il figlio di Timéo, Bartiméo,
che era cieco, sedeva lungo la strada a mendicare. Sentendo che era Gesti Nazareno, comincio a gridare e a dire:
«Figlio di Davide, Gesu, abbi pieta di me!».

Molti lo rimproveravano perché tacesse, ma egli gridava ancora pitl forte: «Figlio di Davide, abbi pieta di me!».
Gesl si fermod e disse: «Chiamatelo!». Chiamarono il cieco, dicendogli: «Coraggio! Alzati, ti chiamal!». Egli,
gettato via il suo mantello, balzo in piedi e venne da Gesu.

Allora Gesu gli disse: «Che cosa vuoi che io faccia per te?». E il cieco gli rispose: «Rabbuni, che io veda di nuovo!».
E Gesu gli disse: «Va’, la tua fede ti ha salvato». E subito vide di nuovo e lo sequiva lungo la strada.

Dallo sguardo si comprendono molte cose. Gli occhi spenti tradiscono stanchezza, oppure una
sofferenza o una preoccupazione nascosta. Gli occhi dolci trasmettono serenita, oppure una
segreta intesa d’amore. L’'altro che non sopportiamo diventa come “fumo negli occhi”, mentre
I'amico piu caro, o la persona amata, diventano “luce per pupille”. Lo stupore fa spalancare gli
occhi e quando possiamo guardare qualcuno negli occhi € perché riconosciamo la sua e la nostra
dignita. Gli occhi bassi, invece, non sono solo espressione di tristezza, ma rivelano anche l'idea di
sentirsi inadeguati, schiacciati, non attesi da nessuno.

Gli occhi, in ogni caso, sono fatti per guardare fuori, davanti, per incrociare altri sguardi che ci
tengono in piedi, che ci danno forza per camminare. Gran parte della nostra umanita passa, o
purtroppo non passa, attraverso questo continuo gioco di sguardi.

E che gli occhi siano cosi potenti, lo esprime I'atteggiamento del cieco Bartimeo che, pur senza
vedere, ascolta e si lascia coinvolgere dal passaggio di Gesu. | suoi occhi, abituati a non avere luce,
non perdono pero il desiderio di poter guardare in alto e in avanti: il suo sguardo diventa il suo
grido, la sua voce, le sue orecchie, la postura del suo corpo che balza in avanti. E' un gesto
pericoloso per un cieco, che puo inciampare, farsi male seriamente, ma non c’é piu ostacolo che
tenga per chi osa fidarsi davvero, oltre tutte le dicerie e le mormorazioni. Diventa, invece, un gesto
pericoloso per chi lo circonda, che cerca di soffocare il suo rumoroso intervento: & sempre
scomodo chi esprime ad alta voce la ricerca di giustizia, di riscatto, di guarigione, perché & piu
facile manovrare gente spenta, che guarda in basso, che non ha piu attese per il futuro.

Il vero miracolo di Gesu, come dice il verbo greco del testo evangelico originario, sta nel
“riconsegnare la capacita di guardare davanti”, di alzare lo sguardo, di poter riprendere la verita e
la bellezza di relazioni all’altezza della nostra umanita.

Il gesto dei discepoli € geniale: “alzati, non avere paura, non ascoltare chi cerca di soffocare il tuo
grido, c’@ una promessa per te, c’e il Signore che ti raggiunge”. E’ un immagine bellissima di cio che
e e dovrebbe essere la chiesa: non un pesante apparato freddo e distante, ma un luogo umano
che, alla luce dello stile di Gesu, accompagna il faticoso discernimento quotidiano di ciascuno,
facendo risuonare la fiducia del vangelo per ogni Bartimeo che cerca di rialzare lo sguardo, che
cerca di non farsi rubare la propria umanita.

La testimonianza cristiana si rivela in questo gioco di sguardi: in un contesto in cui i desideri che ci
fanno camminare, che ci rendono svegli e vigilanti, vengono spesso soffocati, la comunita
cristiana, riascoltando il suo Signore, pud fare questo immenso lavoro profetico: riconsegnare uno
sguardo luminoso che fa guardare davanti, che riscatta, che fa rialzare, che rimette in piedi.

Come é successo per Bartimeo, allo stesso modo pud accadere per ciascuno di noi. Adesso.

14



LA TRACCIA - Una riflessione per domenica
Domenica 1 novembre — Solennita di Tutti i Santi

BEATI GLI INQUIETI

(Mt. 5, 1-12)

In quel tempo, vedendo le folle, Gest sali sul monte: si pose a sedere e si avvicinarono a lui i suoi discepoli. Si mise
a parlare e insegnava loro dicendo:

«Beati i poveri in spirito,

perché di essi é il regno dei cieli.

Beati quelli che sono nel pianto,

perché saranno consolati.

Beati i miti,

perché avranno in eredita la terra.

Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia,

perché saranno saziati.

Beati i misericordiosi,

perché troveranno misericordia.

Beati i puri di cuore,

perché vedranno Dio.

Beati gli operatori di pace,

perché saranno chiamati figli di Dio.

Beati i perseguitati per la giustizia,

perché di essi é il regno dei cieli.

Beati voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e, mentendo, diranno ogni sorta di male contro di voi per
causa mia. Rallegratevi ed esultate, perché grande é la vostra ricompensa nei cieli».

Nella societa del calcolo, della tecnica, della perfezione, del “tutto deve quadrare”, ogni forma di
inquietudine viene bollata come un pericolo, come un peso da risolvere al piu presto.

Ma siamo sicuri che I'inquietudine sia soltanto un male? E se nascondesse, invece, quella riserva di
umanita che ci fa camminare, che non ci rende passivi, che lascia emergere la nostra costitutiva
apertura a cio che ¢ altro da noi, a desideri che non potranno mai essere soffocati dal consumo e
da soddisfazioni immediate?

Guardando la folla attorno a sé, Gesu rimane colpito da alcune forme precise di inquietudine: la
poverta, il pianto, la ricerca di giustizia, il coraggio del perdono e della mitezza, la costruzione
guotidiana della pace, la persecuzione per causa della fede. Sono tutte situazioni di vita che non
rientrano in una formula matematica, in uno schema intoccabile, perché sfuggono alla logica
troppo ristretta della convenienza e del risultato a portata di mano. Il Maestro di Nazaret non le
risolve, ma le riaccende, le risveglia, rilanciandole verso un futuro pieno di promessa!

Egli riconosce in quelle inquietudini, in quella ricerca che fa uscire qualcuno dall’anonimato
mortificante della folla, la porta della beatitudine, della felicita a misura d’'uomo. Se invece di
spegnerle come se fossero un puro sintomo da risolvere le attraversassimo lasciandole vive, forse
scopriremmo che proprio Gesu le conduce verso una pienezza che solo Lui puo promettere.

In tempi di sonnolenza e di remissivita, & davvero il caso di dire, sulla scia del discorso della
montagna: “Beati gli inquieti”! La santita cristiana non & un vago moralismo, né una forma velata
di mortificazione, ma € un cammino aperto, che risveglia ogni giorno le attese piu alte della nostra
umanita. E’ cosi che & possibile riconoscere in Gesu colui che suscita, sostiene, guida, porta a
compimento cio che si rivela dentro le sane inquietudini che ci abitano. Non lasciamo che ci
vengano spente o magicamente “risolte”! Apriamole invece con fiducia al Solo che puo custodirle
e istruirle, lasciando ad altri il risultato immediato del soddisfacimento consumistico.

Forse & questa la forma profetica della santita cristiana per il mondo attuale.

15



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 8 novembre — 32° del Tempo Ordinario (anno B)

METTERE SE STESSI

(Mc. 12,38-44)

In quel tempo, Gesu [nel tempio] diceva alla folla nel suo insegnamento: «Guardatevi dagli scribi, che amano
passeggiare in lunghe vesti, ricevere saluti nelle piazze, avere i primi seggi nelle sinagoghe e i primi posti nei
banchetti. Divorano le case delle vedove e pregano a lungo per farsi vedere. Essi riceveranno una condanna pit
severa».

Seduto di fronte al tesoro, osservava come la folla vi gettava monete. Tanti ricchi ne gettavano molte. Ma,
venuta una vedova povera, vi getto due monetine, che fanno un soldo.

Allora, chiamati a sé i suoi discepoli, disse loro: «In verita io vi dico: questa vedova, cosi povera, ha gettato nel
tesoro piu di tutti gli altri. Tutti infatti hanno gettato parte del loro superfluo. Lei invece, nella sua miseria, vi ha
gettato tutto quello che aveva, tutto quanto aveva per vivere».

“Lanci il sasso, ma poi nascondi la mano”: si dice di chi tutto subito si espone, si impegna, ma poi
non mette davvero se stesso in cio che fa. E' una delle tentazioni piu grandi: essere dissociati
internamente nelle azioni che si compiono, senza mai riuscire a raccogliere appieno il proprio
cuore nelle parole che si pronunciano o nei gesti che si compiono.

Soprattutto nell’ambito degli affetti, tutto cio diventa mortificante, per sé e per I'altro: cosa c’é di
piu disumano di un bacio menzognero, piuttosto che di un’amicizia dentro la quale non ci siamo
realmente con tutto il cuore e con tutta I’'anima!

A lungo andare non e possibile vivere cosi. Arriva il momento in cui non si pud continuare a
prendere le cose standoci fuori, senza coinvolgimento, e neppure si pud pensare, viceversa, di
esserci sempre e pienamente dovunque e in qualunque situazione, perché non sarebbe
umanamente sopportabile. Si tratta invece di raccogliere tutto cido che sei, di mettere davvero
tutto il tuo cuore in cio che poco per volta riconosci come affidabile, come il tuo proprio futuro, la
tua propria responsabilita, senza dissociazioni interiori che ti fanno guardare sempre altrove
rispetto a cid che realmente stai vivendo.

Non é forse geniale lo sguardo di Gesu che si accorge dei due soldi della povera vedova, piuttosto
che delle vesti gonfie e sfarzose dei farisei? Cosa attira I'attenzione di Gesu? Il fatto che quella
donna mette se stessa, tutto cio che ha, nel suo gesto di fiducia, senza ansie da prestazioni
esteriori, senza ombre di menzogne nascoste. Per questo nella sua poverta € libera, mentre i
farisei, nelle loro ricchezze, si ritrovano schiavi della loro doppia faccia, della ricerca di
ammirazione che rende il cuore ansioso, nella continua competizione invidiosa verso gli altri.
Abbiamo bisogno di contestare con fermezza quellidea diffusa secondo la quale si diventa
qualcuno solo se si € dappertutto, solo se si & (apparentemente!) sempre al meglio, solo se si
primeggia! In realta, infatti, si comincia a vivere quando si raccolgono i vari momenti della propria
esistenza in un gesto, in una scelta, in una direzione in grado di dare un minimo di coerenza alla
storia personale. Questo € cio che vale!

In un tempo accelerato che ci frammenta e rischia di renderci interiormente divisi, &€ un grande
esercizio di saggezza ricordarci della vedova al tempio: metti te stesso in cio che fai, mettici il
cuore operando discernimento, e lascia che i tanti “palloni gonfiati”, aggrappati alle loro ansie da
prestazione, imbocchino il vicolo cieco della smania di onnipotenza. Tu vivi, sii libero, non avere
timore di sottrarti con semplicita e ironica eleganza a questo meccanismo. Non sarai solo:
imparerai a fare spazio agli altri, a non essere doppio, a dare te stesso, a sentirti sufficientemente
a casa nelle cose che fai. E gli altri se ne accorgeranno, come ha fatto Gesu nei confronti di quella
vedova al tempio.

16



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 15 novembre — 33° del Tempo Ordinario (anno B)

OLTRE LA PAURA

(Mc. 13, 24-32)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli:

«In quei giorni, dopo quella tribolazione,

il sole si oscurera,

la luna non dara piu la sua luce,

le stelle cadranno dal cielo

e le potenze che sono nei cieli saranno sconvolte.

Allora vedranno il Figlio dell’'uomo venire sulle nubi con grande potenza e gloria. Egli mandera gli angeli e
radunera i suoi eletti dai quattro venti, dall’estremita della terra fino all’estremita del cielo.

Dalla pianta di fico imparate la parabola: quando ormai il suo ramo diventa tenero e spuntano le foglie, sapete
che I'estate e vicina. Cosi anche voi: quando vedrete accadere queste cose, sappiate che egli & vicino, & alle
porte.

In verita io vi dico: non passera questa generazione prima che tutto questo avvenga. Il cielo e la terra
passeranno, ma le mie parole non passeranno.

Quanto pero a quel giorno o a quell’ora, nessuno lo sa, né gli angeli nel cielo né il Figlio, eccetto il Padre».

Ci sono fatti, momenti storici, situazioni personali o sociali in cui in un istante tutto sembra
risolversi nella sfiducia, nella paura, nel conflitto insanabile. E’ proprio in questi momenti che per il
cristiano la promessa evangelica subisce una forte prova e i profeti di sventure hanno la meglio.
Eppure Gesu e sempre li, davanti a noi, a riaccendere da capo una speranza, che dentro
determinati drammi forse risuona cosi: “Cerca almeno di rimanere umano nelle cose che dici e
nelle scelte che prendi, non cedere alla spirale della violenza. Lascia i tempi al Padre, perché
nessuno li sa, neppure il Figlio: non significa disimpegno, ozio, passivita, ma vuol dire evitare
soluzioni affrettate e a corto raggio, dettate piu dall’ansia del momento che non da una
consapevolezza lucida e lungimirante. Non solo, ma non smettere di fare un continuo profondo
discernimento su quello che succede, come quando si guarda con stupore il fico che germoglia e ci
si accorge della stagione che cambia. Rispondi al male responsabilizzandoti, non chiuderti con
facilita in un fortino privato, ma continua a costruire attorno a te legami buoni, evitando la
solitudine, che oltre a creare ulteriori distanze moltiplica enormemente la paura. Possono
accadere le cose piu terribili — e la storia ne & piena — ma la vera novita e che io sono qui davanti a
te, a dirti che la mia Parola non passa e che proprio questo ti permette di rimanere umano,
soprattutto quando cid diventa molto difficile, se non quasi impossibile”.

Credo che possa essere tradotta cosi la pagina di vangelo di oggi, come credo potrebbe risuonare
cosi il contributo che i cristiani possono dare nell’attraversare insieme tutti i drammi piu difficili
dell’'umanita, sia a livello sociale che pil direttamente personale. Non lasciare che la paura abbia il
sopravvento e tentare di rimanere umani non risolve magicamente i problemi, ma senza dubbio
ogni volta che la saggezza di questo discernimento si rimette in circolo tra noi, la speranza torna ad
essere faticosamente costruita, senza retorica, ma con estrema concretezza.

Certo, si tratta di avere occhi per intravedere un piccolo germoglio, ma se ci pensiamo bene basta
gia questo per andare oltre la paura. E il Padre fara il resto, in modo imprevedibile.

17



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 22 novembre — Solennita di Cristo Re (anno B)

LATERZA VIA

(Gv. 18, 33-37)

In quel tempo, Pilato disse a Gesu: «Sei tu il re dei Giudei?». Gesu rispose: «Dici questo da te, oppure altri ti
hanno parlato di me?». Pilato disse: «Sono forse io Giudeo? La tua gente e i capi dei sacerdoti ti hanno
consegnato a me. Che cosa hai fatto?».

Rispose Gesu: «Il mio regno non é di questo mondo; se il mio regno fosse di questo mondo, i miei servitori
avrebbero combattuto perché non fossi consegnato ai Giudei; ma il mio regno non é di quaggiu».

Allora Pilato gli disse: «Dunque tu sei re?». Rispose Gesu: «Tu lo dici: io sono re. Per questo io sono nato e per
questo sono venuto nel mondo: per dare testimonianza alla verita. Chiunque é dalla verita, ascolta la mia voce».

Il vangelo di Giovanni rilegge e racconta la passione di Gesu alla maniera di un grande processo:
I’'amore incondizionato del Figlio di Dio chiama in causa 'uomo e la sua liberta, rivelando al tempo
stesso la cura del Padre per il mondo e lo scandalo dell’'uomo che ostinatamente vi resiste.

Di fronte a Gesu non si pud rimanere indifferenti: € necessario fare discernimento sulla propria
vita, purificare ogni immagine violenta del divino e prendere una posizione trasparente. Fare la
verita in noi e tra di noi non € mai facile, eppure & un compito irrinunciabile, anche se fa male
affrontare le ferite e anche se I"'umilta di cambiare esige un coraggio che spesso non & semplice
avere.

Per questo c’é una regalita propria di Gesu, che nel suo stile, nelle sue scelte, &€ in grado di
trasmettere autorevolezza: rivela i cuori, chiede un confronto che passi al setaccio le nostre parole
e azioni, nonché il nostro modo di vivere e di camminare nel mondo.

Nell’incontro con Pilato non c’é nascondimento, né segretezza, ma la manifestazione di una verita
pubblica, visibile, che da ragione di sé e responsabilizza I'interlocutore. Qui non c’e né la via
violenta di una verita dispotica, imposta dall’alto, ma neppure la via che tende a confondere
I'amore crocifisso con la remissivita o la pura passivita. Sono strade ben conosciute, spesso
percorse dalla tradizione cristiana, ma che si rivelano vicoli ciechi.

Siamo di fronte, invece, ad una “terza via”, inedita, frutto di annuncio imprevedibile, che risulta
possibile solo a partire dalla regalita singolare di Gesu che la apre per noi: la decisione attiva,
propositiva, di continuare a dare la propria vita a favore dell’altro, anche quando ci viene
scandalosamente sottratta. Nessuna rinuncia di sé fine a se stessa, dunque, ma gesto voluto,
liberamente deciso, in grado di suscitare cuori nuovi, di smuovere coscienze, di ricreare luoghi di
umanita vivibile.

Certo, un re di tal genere crea novita, ma nondimeno anche resistenza e risentimento. E proprio
per questo si rivela nella sua regale autorevolezza: chiunque riparte da lui e vive di lui sta gia
facendo la verita dentro di sé e il male, per quanto attivo e presente, ha gia smesso di essere
I"'ultima definitiva parola su di noi.

Dunque, il cristianesimo non sopporta né la violenza che genera altra violenza, né la remissivita
altrettanto disumana: inaugura invece la “terza via” della dedizione voluta, scelta e maturata. E’ la
strada che sta |i davanti a noi, come lo & davanti a Pilato. A ciascuno il compito di percorrerla,
sapendo che é riconoscibile come salvezza di questo mondo proprio perché non ha nulla da
spartire con la regalita secondo la prospettiva del mondo.

18



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 29 novembre — 1° di Avvento (anno C)

PARTORIRE LA SPERANZA

(Lc. 21, 25-28.34-36)

In quel tempo, Gesu disse ai suoi discepoli:

«Vi saranno segni nel sole, nella luna e nelle stelle, e sulla terra angoscia di popoli in ansia per il fragore del mare
e dei flutti, mentre gli uomini moriranno per la paura e per I'attesa di cio che dovra accadere sulla terra. Le
potenze dei cieli infatti saranno sconvolte.

Allora vedranno il Figlio dell’'uomo venire su una nube con grande potenza e gloria.

Quando cominceranno ad accadere queste cose, risollevatevi e alzate il capo, perché la vostra liberazione &
vicina.

State attenti a voi stessi, che i vostri cuori non si appesantiscano in dissipazioni, ubriachezze e affanni della vita e
che quel giorno non vi piombi addosso all'improvviso; come un laccio infatti esso si abbattera sopra tutti coloro
che abitano sulla faccia di tutta la terra. Vegliate in ogni momento pregando, perché abbiate la forza di sfuggire a
tutto cio che sta per accadere, e di comparire davanti al Figlio dell’'uomo».

Tutti siamo venuti al mondo attraverso il trauma del parto. Abbiamo dunque scritto sulla pelle, fin
dall’inizio, che la vita e il suo futuro si generano soltanto tramite la fatica, il sudore quotidiano, il
coraggio della fiducia da rinnovare ogni giorno. Le madri sanno, pero, anche un’altra cosa: il dolore
tremendo del parto & attutito e superato dalla gioia indescrivibile per il nuovo venuto.

Le parole di Gesu con cui inizia I'Avvento sembrano essere qualcosa di simile: la speranza
all’altezza dell’'uomo & quella che nasce sempre dai “dolori del parto”. Quante volte, in effetti, &
facile cedere alla tentazione di identificare la speranza con I'esclusiva ricerca di tranquillita, come
se la massima aspirazione fosse quella di potersi costruire un piccolo recinto in cui tutte le cose
sarebbero fisse, sicure , sempre uguali, pure, controllabili, quasi una sorta di fazzoletto di Eden
meraviglioso, ma alla fine cosi astratto da non tenere alla prova della vita, oltre che risultare simile
ad una vera e propria prigione doratal

L'annuncio di Gesu &€ molto piu realista, tanto da essere simile al gesto di una ostetrica: “non
adagiarti, non appesantirti, continua a spingere, ad alzare il capo”. E’ cosi che si genera vera
speranza, senza inutili ubriacature a corto raggio.

Presto si apriranno le porte in vista delllimminente Giubileo della Misericordia. Noi, in questo
Avvento, proviamo insieme ad aprire almeno una finestra, prendendo spunto da un quadro del
pittore contemporaneo spagnolo Lopez Garcia. Al centro del quadro campeggia una grande
finestra: fuori si intravede una citta buia, invivibile, mentre all'interno la stanza, che pure non si
vede, & piena di un giallo forte, caldo, accogliente. Non si pu0 abitare una citta buia, ostile, ma
nemmeno ci si puo chiudere nella calda sicurezza delle nostre stanze conosciute. In ambedue i casi
ci si voterebbe alla totale sterilita.

Il passaggio all’apertura € appena accennato: sul vetro della finestra si rispecchia una lucerna,
forse un tavolo, presenti nella stanza, quasi a dire che il buio esterno pud essere attraversato
facendo memoria dei legami buoni di ogni giorno. E’ una piccola apertura, non ancora una porta, e
tuttavia alla nostra portata. Forse I’Avvento € questo: un esercizio di ascolto delle cose pil comuni
che, come un parto sofferto, permette alla nostra quotidianita domestica di illuminare la citta
senza chiusure protettive, e viceversa permette alla citta di aprirsi alle storie delle nostre case,
colorandosi di umanita, evitando I'indifferenza e la violenza.

Aprire la porta & possibile se intanto ci alleniamo prima ad aprire quella finestra, affinché il nostro
mondo inizi a comunicare con i mondi degli altri. E’ cosi che non ci si appesantisce, ma iniziano ad
avverarsi tra noi le parole di Gesu: “Alzate il capo, perché la vostra liberazione & vicina”. Promessa
di Dio, certo, che puo provenire solo da lui, ma che mai prenderebbe forma senza il nostro
fiducioso coinvolgimento. Buon Avvento e buon cammino verso il Natale, perché sia un nuovo e
faticoso parto di speranza!

19



LA TRACCIA - un pensiero per domenica
Domenica 6 dicembre — 2° di Avvento (anno C)

UNA NUOVA MAPPA GEOGRAFICA

(Lc. 3, 1-6)

Nell’anno quindicesimo dell'impero di Tiberio Cesare, mentre Ponzio Pilato era governatore della Giudea, Erode
tetrarca della Galilea, e Filippo, suo fratello, tetrarca dell’lturéa e della Traconitide, e Lisania tetrarca
dell’Abiléne, sotto i sommi sacerdoti Anna e Caifa, la parola di Dio venne su Giovanni, figlio di Zaccaria, nel
deserto.

Egli percorse tutta la regione del Giordano, predicando un battesimo di conversione per il perdono dei peccati,
com’ée scritto nel libro degli oracoli del profeta Isaia:

«Voce di uno che grida nel deserto:

Preparate la via del Signore,

raddrizzate i suoi sentieri!

Ogni burrone sara riempito,

ogni monte e ogni colle sara abbassato;

le vie tortuose diverranno diritte

e quelle impervie, spianate.

Ogni uomo vedra la salvezza di Dio!».

Nel presentare la figura di Giovanni Battista, I'evangelista Luca utilizza uno stacco letterario forte,
spiazzante, tra la storia ufficiale di governanti, imperatori, rappresentanti pubblici del culto, e il
luogo desertico in cui la Parola di Dio ricomincia il suo cammino. In effetti il deserto & di casa per
I'esperienza religiosa biblica: basti pensare all’'Esodo e alle tante storie di conversione e di
vocazione che avvengono in questo luogo geografico. Sembra che, per ascoltare da capo quella
Parola, magari per la prima volta, sia necessario fare piazza pulita di molte certezze e acquisire
criteri completamente diversi: andare nel deserto non come luogo inospitale, disabitato, neppure
come simbolo di intimismo o di fuga, ma come luogo dell’apertura, dello spazio nuovo, di una
inedita “mappa geografica” tracciata da strade creative, impensate, che si incrociano e si
costruiscono dove meno ce lo aspettiamo.

Il vangelo inizia cosi e, tramite la predicazione del Battista, richiede questa disposizione
coraggiosa: se ti stai adagiando alla solita storia ufficiale dei potenti di turno, se stai racchiudendo
la tua fede in una carta geografica soffocante, troppo ristretta, fatta di vaghe sicurezze
tradizionaliste o di privilegi acquisiti e intoccabili, & arrivato il momento di tornare nel deserto, di
rivedere le tue motivazioni, di lasciare che la scioltezza della Parola di Dio ti cambi il cuore, ti renda
aperto, ti indichi altre coordinate rispetto a chi vorrebbe ridurre per I'ennesima volta il
Cristianesimo ad una ambigua “radice identitaria” senza vita e contro altri.

In ogni tempo, in particolare nel nostro, abbiamo bisogno di Giovanni Battista, di una nuova
mappa rispetto a quella della storia ufficiale, riconsegnando alla fede cristiana la sua scioltezza
creativa, la sua capacita profetica, la sua inesauribile forza dialogica, liberandola
dall'imborghesimento di chi, lontano dal deserto, e dunque dalla vita reale, vorrebbe rinchiuderla
in un inutile soprammobile che salvaguarderebbe “le nostre tradizioni”. Ma quali? E in ogni caso,
sarebbe ancora vangelo tutto questo, oppure un’operazione di difesa che tende a rendere del
tutto innocua e insignificante la sua forza trasformatrice?

No! Il vangelo & un’altra cosa ed e urgente ridirlo con franchezza: la nuova “geografia” del Battista
ce lo ricorda sempre. E non importa se governanti o detentori del culto si scandalizzano. Papa
Francesco, nella Evangelii Gaudium, afferma: “Preferisco una Chiesa accidentata, ferita e sporca
per essere uscita per le strade, piuttosto che una Chiesa malata per la chiusura e la comodita di
aggrapparsi alle proprie sicurezze”.

La nuova “mappa geografica” della fede ricomincia da qui e anche questa € una impegnativa
finestra di Avvento che si apre, come compito urgente per tutti.

20



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 13 dicembre — 3° di Avvento (anno C)

AMABILI, NON ANSIOSI!

(Lc. 3,10-18)

In quel tempo, le folle interrogavano Giovanni, dicendo: «Che cosa dobbiamo fare?». Rispondeva loro: «Chi ha
due tuniche, ne dia a chi non ne ha, e chi ha da mangiare, faccia altrettanto».

Vennero anche dei pubblicani a farsi battezzare e gli chiesero: «Maestro, che cosa dobbiamo fare?». Ed egli disse
loro: «Non esigete nulla di pit di quanto vi & stato fissato».

Lo interrogavano anche alcuni soldati: «E noi, che cosa dobbiamo fare?». Rispose loro: «Non maltrattate e non
estorcete niente a nessuno; accontentatevi delle vostre paghe».

Poiché il popolo era in attesa e tutti, riguardo a Giovanni, si domandavano in cuor loro se non fosse lui il Cristo,
Giovanni rispose a tutti dicendo: «lo vi battezzo con acqua; ma viene colui che & piu forte di me, a cui non sono
degno di slegare i lacci dei sandali. Egli vi battezzera in Spirito Santo e fuoco. Tiene in mano la pala per pulire la
sua aia e per raccogliere il frumento nel suo granaio; ma brucera la paglia con un fuoco inestinguibile».

Con molte altre esortazioni Giovanni evangelizzava il popolo.

Una volta tanto c’é qualcosa che accomuna il nostro tempo con quello della venuta di Gesu: I'ansia
da prestazione. “Che cosa dobbiamo fare?”, chiede la folla a Giovanni Battista, ascoltando la sua
predicazione. E la sua risposta e stupefacente: “non & questione di fare tante cose, di ritenersi per
zelo i salvatori del mondo e i risolutori di tutti i problemi, ma di imparare a vivere al meglio, con
amabilita e giustizia, la propria responsabilita quotidiana”.

L’ansia non salva nessuno, ma ci rende pesanti, depressi, incattiviti. Al contrario, la saggezza nel
nostro lavoro, nelle cose di ogni giorno, cambia il cuore piu di ogni altro fantasmagorico progetto
e, a lungo andare, cambia pure gli altri. Ai soldati si chiede di non essere violenti, agli esattori delle
tasse di non estorcere denaro, a tutti di regalare il necessario per vivere a chi ne & privo, senza
volere nulla in cambio.

E’ forse poco tutto cio? E’ proprio vero che anche la pratica del bene pud diventare un idolo
guando si trasforma in eroismo utopico, impossibile da sostenere, e perde il suo reale esercizio
qguotidiano, quello che invece & a portata di mano perché é vivibile a partire dal nostro lavoro,
dalla nostra famiglia, tra le nostre case.

Ancora una volta dovremmo lasciarci istruire da questa profezia evangelica: nessuna ansia, che ci
rende tristi, inconcludenti, ma amabilita, scioltezza, giustizia nelle cose di ogni giorno.
Semplicemente, si potrebbe aggiungere all’elenco del Battista I'atteggiamento della simpatia:
rivolgiti in modo gentile agli altri, quando entri in un negozio, o quando servi qualcuno, o mentre
stai aspettando in coda, o quando qualcuno ti sta parlando, oppure informati con cura prima di
mormorare, di gettare ingiustamente del fango sugli altri. Basta e avanza, perché ce ne sarebbero
gia di cose da fare e perché e proprio cosi che ciascuno puo riconoscere, nella qualita buona del
suo agire, la presenza benedicente di Dio. Il Padre di Gesu, infatti, non cerca freddi meccanismi da
prestazione per imporre i suoi diritti, fosse anche per il bene, ma desidera cuori liberi, adulti, in cui
potersi compiacere e commuoversi ogni volta che riconoscono il bene personale e quello degli altri
vivendo nel miglior modo possibile il proprio compito di ogni giorno.

E’ cosi che il Battista insegna, oggi come allora, ad attendere con laboriosita e letizia il Signore che
viene, diventandone testimoni semplici, ma non per questo meno coraggiosi.

21



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 20 dicembre — 4° di Avvento (anno C)

GREMBI CHE SI INCONTRANO

(Lc.1, 39-45)

In quei giorni Maria si alzo e ando in fretta verso la regione montuosa, in una citta di Giuda.

Entrata nella casa di Zaccaria, saluto Elisabetta. Appena Elisabetta ebbe udito il saluto di Maria, il bambino
sussulto nel suo grembo. Elisabetta fu colmata di Spirito Santo ed esclamo a gran voce: «Benedetta tu fra le
donne e benedetto il frutto del tuo grembo! A che cosa devo che la madre del mio Signore venga da me? Ecco,
appena il tuo saluto é giunto ai miei orecchi, il bambino ha sussultato di gioia nel mio grembo. E beata colei che
ha creduto nell’adempimento di cio che il Signore le ha detto».

Al centro dellincontro tra Maria ed Elisabetta sta il grembo. Le due donne si esprimono,
dialogano, si salutano tramite il ventre, dando voce a cio che sorprendentemente succede nelle
loro viscere. Le madri sanno piu di ogni altro mettersi in ascolto del proprio corpo, cogliendone la
profondita e la promessa.

Il grembo, in effetti, € la nostra prima casa e il Figlio di Dio inizia la sua presenza tra noi lasciandosi
tessere nel grembo di una donna. Non per nulla il termine ebraico “misericordia” richiama le
viscere, il grembo, la placenta: per la mentalita biblica, prendersi cura dell’altro e possibile
soltanto attraverso il lungo tirocinio del seno materno, che fin da subito, anche se in modo
invisibile, ci mette in relazione con il mondo, con i sentimenti piu profondi dell’'umano.

Il grembo avvolge, custodisce, nutre. E’ lo spazio concesso ad un altro che arriva, che non si
conosce, che e totalmente della madre ma al tempo stesso del tutto diverso ed estraneo, tant’e
che e propria della gravidanza la fatica del vomito e della nausea. Fare spazio in se stessi ad un
altro, fino ad espellerlo perché viva, € uno dei piu grandi miracoli e, forse, I'atto corporeo piu
coraggioso, di cui & capace soltanto una madre.

Il grembo, poi, si apre, rilascia la vita, non la tiene per sé: la consegna, la espone, la rende
possibile, si svuota affinché un altro possa venire all’esistenza.

| gesti e le parole di Maria e di Elisabetta diventano la cassa di risonanza del loro grembo, della
misericordia che si manifesta attraverso le pareti della loro interiorita. Gesu sta imparando gia qui,
fin da questo momento, il volto misericordioso del Padre. Lo riconosce attraversando il corpo
ospitale di sua madre, sentendo il suo coraggio tenero e virile al tempo stesso, percependo il suo
passo veloce verso la montagna e il saluto profetico della cugina.

Per comprendere un’intera vita & necessario non perdere il senso del suo inizio, del grembo che
con stupore la ospita. Per questo il Natale del Signore ormai vicino inizia gia dalla Visitazione,
restituendoci i primi passi di Dio tra noi attraverso cio che c’é di pil intimo e corporeo: il grembo
di donne che si incontrano e imparano dall’eco sorprendente delle viscere a riconoscere la
misericordia che ci tiene in vita.

La gioia di Maria e di Elisabetta, nella mediazione dei grembi, diventa I'esultanza stessa di Gesu:
“Tu non hai voluto né sacrificio né offerta, un corpo invece mi hai preparato. Allora ho detto: Ecco,
io vengo per fare, o Dio, la tua volonta”.

22



LA TRACCIA - Un pensiero per Natale
Natale del Signore

LE FASCE E LA MANGIATOIA

(Lc 2, 1-14)

In quei giorni un decreto di Cesare Augusto ordino che si facesse il censimento di tutta la terra. Questo primo
censimento fu fatto quando Quirinio era governatore della Siria. Tutti andavano a farsi censire, ciascuno nella
propria citta.

Anche Giuseppe, dalla Galilea, dalla citta di Nazaret, sali in Giudea alla citta di Davide chiamata Betlemme: egli
apparteneva infatti alla casa e alla famiglia di Davide. Doveva farsi censire insieme a Maria, sua sposa, che era
incinta.

Mentre si trovavano in quel luogo, si compirono per lei i giorni del parto. Diede alla luce il suo figlio primogenito,
lo avvolse in fasce e lo pose in una mangiatoia, perché per loro non c’era posto nell’alloggio.

C’erano in quella regione alcuni pastori che, pernottando all’aperto, vegliavano tutta la notte facendo la guardia
al loro gregge. Un angelo del Signore si presento a loro e la gloria del Signore li avvolse di luce. Essi furono presi
da grande timore, ma I'angelo disse loro: «Non temete: ecco, vi annuncio una grande gioia, che sara di tutto il
popolo: oggi, nella citta di Davide, & nato per voi un Salvatore, che & Cristo Signore. Questo per voi il segno:
troverete un bambino avvolto in fasce, adagiato in una mangiatoia».

E subito apparve con I'angelo una moltitudine dell’esercito celeste, che lodava Dio e diceva:

«Gloria a Dio nel piu alto dei cieli

e sulla terra pace agli uomini, che egli ama».

Il segno che i pastori sono invitati a seguire non & soltanto un bambino, ma un neonato avvolto in
fasce e adagiato in una mangiatoia. Sono due precisi riferimenti pasquali: il lenzuolo della
risurrezione e il pane condiviso dell’eucaristia, che diventa cibo per tutti.

Questo succede a Betlemme: se la storia ufficiale prosegue tramite la via del censimento, vale a
dire sul tentativo sempre ricorrente di avere tutto sotto controllo per mantenere il potere, la
storia di Dio con noi, invece, si affida ad un figlio di uomo “avvolto in fasce, che giace in una
mangiatoia”, che si fa pane affinché tutti possano avere cibo sufficiente per vivere.

L'annuncio di questa notte suona dunque cosi: mettiti nella prospettiva della mangiatoia e allora
imparerai a nascere, custodirai la tua umanita, il tuo corpo risorgera. Partire dalla mangiatoia
significa farsi cibo per altri rinunciando ai propri privilegi, non affrontare la vita dall’alto dei palazzi
di Erode, ma dal basso e dalla parte dell’esistenza di tutti. Significa stupirsi da capo, come fa Maria,
del nostro essere figli, per il semplice fatto di essere venuti al mondo, senza etichette che dividono
o recinti che escludono. E ancora, condividere la prospettiva della mangiatoia vuol dire, con un
atto di estrema liberta creativa, uscire con scioltezza dalla macchina pesante della fretta, del
consumo e del profitto, della competizione invidiosa e della contrapposizione violenta tra
ideologie da difendere.

Se Dio, nel Figlio suo fatto uomo, si fa avvolgere in fasce e adagiare in una mangiatoia, tutto puo
cambiare: il mondo, il corpo di tutti diventa la sua casa, non un luogo sacrale lontano e separato.
Non solo, ma la ricerca di ogni storia umana puo intravedere, in quel segno, la propria buona
destinazione: un corpo dato, speso con giustizia e amore, & un corpo che risorge, nonostante le
scandalose smentite a cui va incontro.

Fasce e mangiatoia: questo ¢ il Natale e se Dio € cosi allora non c’é festa piu universale di questa,
perché riguarda tutti gli uomini, praticanti e non, dentro e fuori la chiesa, proprio perché non si
gioca su luoghi religiosi separati, ma sulla concreta umanita che ci accomuna, come figli e fratelli.
Ripartiamo dunque da Betlemme, senza indugio, senza dimenticarci che gia allora i primi, e forse
gli unici, ad aver colto quel segno, furono i pastori, non certo i potenti del tempo; lo videro i magi
stranieri, provenienti da un paese lontano, e non i vicini di casa, i quali, invece, non fecero posto a
Maria, a Giuseppe e al bambino.

Un po’ di fasce per avvolgere e una mangiatoia per riscaldamento: due cose semplicissime, che
diventano addirittura segno della futura Pasqua. La nostra storia, personale e collettiva, puo
cambiare a partire da qui. Buon Natale!

23



LA TRACCIA - Un pensiero per domenica
Domenica 27 dicembre — Santa famiglia (anno C)

SULLA FAMIGLIA

(Lc 2, 41-52)

| genitori di Gesu si recavano ogni anno a Gerusalemme per la festa di Pasqua. Quando egli ebbe dodici anni, vi
salirono secondo la consuetudine della festa. Ma, trascorsi i giorni, mentre riprendevano la via del ritorno, il fanciullo
Gesu rimase a Gerusalemme, senza che i genitori se ne accorgessero. Credendo che egli fosse nella comitiva, fecero
una giornata di viaggio, e poi si misero a cercarlo tra i parenti e i conoscenti; non avendolo trovato, tornarono in cerca
di lui a Gerusalemme.

Dopo tre giorni lo trovarono nel tempio, seduto in mezzo ai maestri, mentre li ascoltava e li interrogava. E tutti quelli
che l'udivano erano pieni di stupore per la sua intelligenza e le sue risposte.

Al vederlo restarono stupiti, e sua madre gli disse: «Figlio, perché ci hai fatto questo? Ecco, tuo padre e io, angosciati,
ti cercavamon. Ed egli rispose loro: «Perché mi cercavate? Non sapevate che io devo occuparmi delle cose del Padre
mio?». Ma essi non compresero cid che aveva detto loro.

Scese dunque con loro e venne a Nazaret e stava loro sottomesso. Sua madre custodiva tutte queste cose nel suo
cuore. E Gesu cresceva in sapienza, eta e grazia davanti a Dio e agli uomini.

Ciascuno di noi ha mosso i primi passi in una famiglia, in una casa, o comunque in un luogo
d’origine che ci ha consegnato, in bene o in male, I'alfabeto fondamentale della vita.

E tuttavia la famiglia ideale, perfetta, senza problemi, sempre uguale nel tempo, non € mai
esistita. Esistono piuttosto le famiglie reali, ciascuna con la propria storia, con i propri limiti, con le
proprie ferite, in molti casi drammatiche o difficili da rimarginare.

Come tutte le cose, anche la famiglia puo diventare un idolo, quando appunto la si idealizza o non
la si lascia mai, rimanendo adolescenti per tutta la vita. Anche in questo caso il vangelo e
sorprendente: la famiglia stessa di Gesu non ha la forma di un idolo, poiché e tutt’altro che
tranquilla. Maria € madre di un figlio di cui non sa pienamente I'origine, Giuseppe € padre, ma solo
adottivo, Gesu stesso si rivela un ragazzo complicato, ribelle, fuori dagli schemi, che non esita ad
allontanarsi dai genitori senza neppure comunicarlo. Della precedente vita di Maria, poi, come di
quella di Giuseppe, sappiamo poco, ma il nuovo testamento lascia intuire il loro carattere
obbediente alla tradizione giudaica, ma anche titubante e critico nei confronti di essa. In ogni caso,
gia a loro non manca il coraggio di andare contro corrente, di fuggire in Egitto, per poi confrontarsi
senza paura con i pastori e con strani personaggi stranieri venuti da oriente ad adorare il bambino.
Gesu, dunque, ha respirato una famiglia cosi: non ideale, ma aperta, libera, soprattutto pronta a
non voler sapere tutto, ma a stupirsi, spesso con fatica, davanti alle novita e di fronte ad un futuro
inedito.

Non credo che il vangelo della famiglia annunci I'esigenza moralistica della perfezione, degli
schemi uguali per tutti, della fissita di canoni famigliari precostituiti e chiusi in se stessi, che oltre a
non essere vivibili non corrisponderebbero mai all’esistenza reale di ciascuno di noi. Promette
invece che in ogni storia famigliare, fosse anche la piu disastrata, & possibile un cammino di
riconciliazione, una forma di riscatto e di comunione. Promette, in primo luogo, come € accaduto
per Maria e Giuseppe, che Gesu & sempre davanti e piu grande rispetto ad ogni precedente
fallimento. La sua fuga manifesta I'impossibilita di trattenerlo in qualche schema gia risaputo,
riapre la ricerca della sua identita e proprio per questo € in grado di ridimensionare ogni
idealizzazione idolatrica, di noi stessi e delle nostre famiglie.

Dunque, non padri perfetti, non madri perfette, non figli e fratelli precisini, bloccati, intruppati, ma
padri, madri, figli, fratelli che sanno con onesta riconoscere i propri limiti, imparare dalla vita, non
cedere alla chiusura, dare forma alla propria originalita.

Di queste famiglie c’é bisogno, perché solo cosi si genera davvero alla vita, perché solo cosi il Figlio
stesso di Dio ha imparato a “rimanere nelle cose del Padre suo”, non rimanendo chiuso in casa, o
in un recinto sacro, ma affrontando fin da piccolo la strada reale e polverosa della vita.

24



